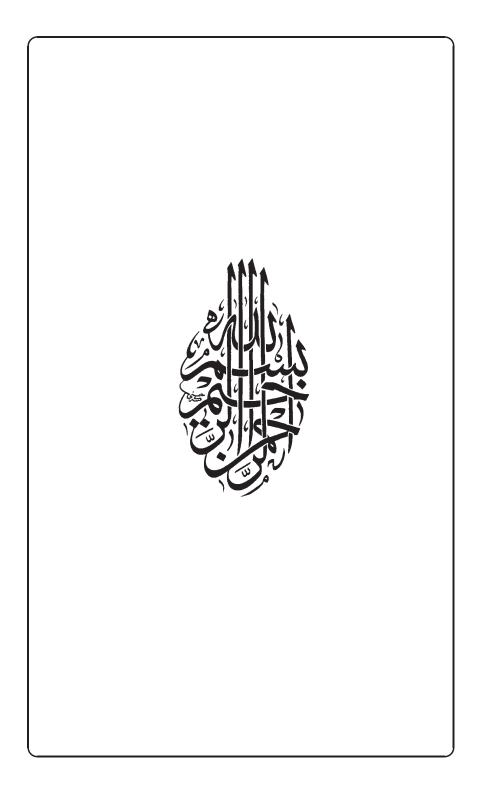
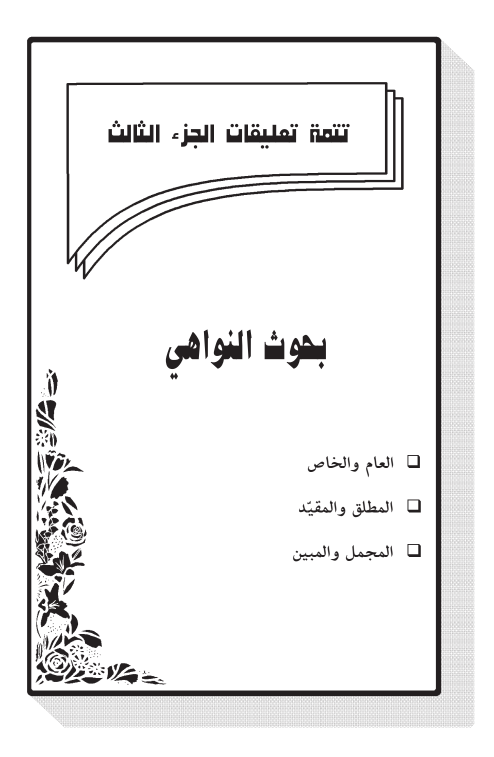


## جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر

## هوية الدتاب

| الكتاب: أضواء وآراء / ج ٢                            |
|------------------------------------------------------|
| المؤلّف : آية الله السيد محمود الهاشمي               |
| الناشر : مركز أهل البيت علي الفقه والمعارف الإسلامية |
| الطبعة الأولى: ١٤٣٣ ه. / ٢٠١٢ م                      |
| المطبعة :                                            |
| الكمية :                                             |





**العام والخاص** ص ٢١٩ قوله: (الجهة الأولى - عرّف العموم...). عرّفه في الكفاية بأنّه استيعاب أو شمول للمفهوم لما يصلح أن ينطبق عليه من أفراده.

وتوضيحه وتنقيحه يكون بالبحث ضمن نقاط:

النقطة الأولى : أنّ الاستيعاب والشمول والاحاطة تارة يكون مفاداً من اللفظ وفي مرحلة الدلالة اللفظية للكلام، وأخرى يكون مفاداً في مرحلة التطبيق العقلي، وأمّا ما هو تمام مدلول اللفظ ذات الطبيعة والمفهوم من دون نظر إلى أفراده، غاية الأمر العقل يحكم بانطباقه وتحققه واقعاً ضمن كلّ فرد من أفراده، حيث إنّ وجود الفرد وجود للطبيعة، فالأوّل هو العموم بالمعنى الأخص المقابل للاطلاق.

وكأنّ صاحب الكفاية رشي يريد افادة هذه الخصوصية بافتراض أنّ الاستيعاب والشمول يكون ملحوظاً في مرحلة المفهوم الذي هو المدلول للفظ فلا يكفي مجرد الاستيعاب في مرحلة التطبيق العقلي.

النقطة الثانية: اعترض على صاحب الكفاية في بعض الكلمات بايرادين:

١ ـ أنّه عرف العموم لشمول المفهوم لما ينطبق عليه من أفراده مع أنّ العموم
والخصوص ليسا من صفات المفهوم والمعنى بل من صفات اللفظ.

٢ ـ أنّ هذا التعريف لا يشمل العمومات التي تكون بصيغ الجمع كالعلماء أو جميع العلماء؛ لأنّه يشمل زيداً وعمرواً وخالداً ولكنه لا يصلح لأن ينطبق على كل واحد منهم.

وكلا الاعتراضين لا يمكن المساعدة عليهما:

أمًا الأوّل: فلأنّ العموم والخصوص كالاطلاق والتقييد من صفات المفهوم والمعنى ومن العوارض الطارئة عليه واتصاف اللفظ بهما إنّما يكون بتبع المعنى باعتبار علاقة الوضع والاقتران.

وإن شئت قلت: لولا أخذ الاستيعاب والشمول في المفهوم لم يكن يتصف اللفظ بكونه عاماً فالمفهوم مع قطع النظر عما يوضع بأزائه في اللغة تارة يكون مستوعباً لتمام أفراده، وأخرى لا يكون كذلك بل يستوعب بعض أفراده، والأوّل هو العام والثاني هو الخاص، فالمركز الحقيقي لهذا الوصف هو المفهوم والمعنى أوّلاً وبالذات واللفظ ثانياً وبالتبع، وهذا واضح.

وأمّا الثاني: فلأنّ الجمع المحلّى باللام يكون مركباً من دوال عديدة: مادة العالم الدالة على الطبيعة، وهيئة الجمع الدالة على الافراد، واللام الدال على الاستيعاب \_ بناءً على افادته العموم \_ وسوف يأتي أنّ العموم يستفاد من ذلك بنحو المعنى الحرفي ويكون المفهوم المستوعب لأفراده هو اسم الجنس (العالم) أو المنطبق على زيد وعمرو وخالد.

والحاصل: المراد استيعاب المفهوم المستوعب لما يصلح أن ينطبق عليه من أفراده، والمفهوم المستوعب في العموم بصيغة الجمع هو اسم الجنس لا صيغة الجمع بتمامه كما هو الحال في (كل عالم) أيضاً، فإنّ الذي ينطبق على زيد وعمرو وخالد ليس (كل عالم) بل عالم، فتأمل جيداً. نعم، ترد مناقشة أخرى على تعريف صاحب الكفاية حاصلها:

إنّ استيعاب مفهوم لما ينطبق عليه إن كان بمعنى أن يلحظ المفهوم الواحد مرآة لتمام أفراده، فهذا غير معقول على ما تقدم في مبحث الوضع من أنّ العنوان الجامع لا يمكن أن يكون فانياً إلّا في الحيثية المشتركة التي يكون العنوان حاكياً عنها والتي لا تزيد على ذات الطبيعة شيئاً، وأمّا الكثرة والافراد فلا يعقل أن ترى من خلال ذلك العنوان ومن هنا قلنا باستحالة الوضع العام والموضوع له الخاص من دون استعمال مفهوم زائد على الطبيعة والجامع الذي يراد الوضع بأزاء أفرادها، وإنّما يصحّ ذلك بأخذ مفهوم التكثر أو الافراد مضافاً إلى ذلك الجامع لرؤية أفراده.

وإن أريد أخذ مفهوم الاستيعاب والعموم بنحو المعنى الاسمي أو الحرفي واضافته إلى مفهوم آخر لكي يستوعب كل أفراده فهذا صحيح إلاّ أنّه كان ينبغي تعريفه باستيعاب مفهوم لأفراد مفهوم آخر لا استيعاب مفهوم لأفراد نفسه، فإنّه كاستيعاب اسم المركب لأجزائه، فإنّه ليس عموماً اصطلاحياً.

ولعلّ مقصود صاحب الكفاية ذلك أيضاً بأن لاحظ المفهومين كمفهوم واحد؛ لأنّ المفهوم المضاف أو أداة العموم الحرفي ليس إلّا من أجل ايجاد النسبة الاستيعابية للمفهوم المدخول لأدوات العموم مع أفراده أو أجزائه، فكأنّ المفهوم والطبيعة المفاد بهما واحد لا متعدد.

ثمّ إنّه جاء في تعبيرات جملة من المحققين تقسيم العموم إلى العموم بنحو المعنى الاسمي والعموم بنحو المعنى الحرفي الذي يقصد بـه واقـع الاحـاطة والاستيعاب أو النسبة الاستيعابية بين الطبيعة وأفرادها، وقد يمثل له بالجمع المحلى باللام بناءً على استفادة العموم منه، بينما العموم بنحو المعنى الاسمي يراد به نفس مفهوم العموم والشمول والاستيعاب.

وربما يستفاد من تقريرات الشيخ العراقي ﷺ <sup>(١)</sup> أنّ العموم حقيقته هو المعنى الحرفي دائماً ، وأمّا العموم الاسمي فما هو المدلول الاسمي فيه هو الكم والمقدار الأعلى والذي لازمه الاحاطة والاستيعاب بنحو المعنى الحرفي . وهذا المعنى وإن كان صحيحاً في نفسه إلّا أنّه لابد من تمحيصه .

وحاصله: أنّ الاستيعاب حالة ونسبة بين المفهوم المستوعب والأفراد غاية الأمر هذه الحالة أو النسبة تارة تفاد بدال حرفي يدل على أنّ مدلول اسم الجنس وهو الطبيعة قد لوحظت فانية في أفرادها، وأخرى تفاد من خلال مفهوم اسمي تبعي بحاجة إلى الاضافة إلى الطبيعة نظير أسماء الموصول والإشارة، فكأنّه يكون هناك مفهوم اسمي اضافي لازم الدلالة على ملاحظة الطبيعة بما هي فانية في أفرادها، وفي هامش الكتاب (ص ٢٢٠) ما يفيد في المقام أيضاً فراجع.

النقطة الثالثة: قسّم العموم في كلمات الأصحاب إلى أقسام ثلاثة: البدلي والاستغراقي والمجموعي، والأوّل هو الذي يكون كل فرد من الأفراد موضوعاً على البدل، والثاني ما يكون كل فرد منها موضوعاً على حدة وفي عرض موضوعية الفرد الآخر، والثالث ما يكون الجميع موضوعاً واحداً بحيث يكون كل فرد جزء الموضوع.

ولا إشكال في ذلك؛ إنّما الاشكال في تخريج ذلك وهل أنّ هذه الاقسام ترجع إلى العموم نفسه أم لا؟ فبرزت نظريات عديدة:

<sup>(</sup>١) نهاية الأفكار ١-٢: ٥٠٤.

الأولى: ما ذهب إليه في الكفاية من أنّ هذا يرجع إلى الاختلاف في كيفية تعلّق الحكم بالمقام.

وفيه: أوَّلاً ـ وضوح ثبوت الفرق المذكور بين الاقسام لأدوات العموم تصوراً وقبل مرحلة الحكم على شيء منها ، فهناك تصور يأتي في الذهن من كل عالم يختلف عن واحد من العلماء وعن مجموع العلماء.

وثانيـاً ـ أنّكيفية تعلّق الحكم يرجع إلى كيفية الموضوع المأخوذ في الحكم وتابع له من حيث كونه واحداً أو متكثراً استغراقياً أو مجموعياً.

الثانية: ما ذهب إليه المحقق العراقي شَنَّ من أنَّ المجموعية والاستغراقية كما ذكره الخراساني ترجعان إلى كيفية تعلَّق الحكم ولكن البدلية تختلف عنهما مع قطع النظر عن تعلَّق الحكم، إلَّا أنَّه لا يرجع إلى فارق في العموم ومدلول أدواته، بل إلى فارق في مدخوله حيث إنّه تارة يكون الجنس أو الجمع فيكون استغراقياً أو مجموعياً، وأخرى يكون النكرة، وحينئذ حيث إنّه أخذ قيد الوحدة فيه فلا محالة يكون عمومه بدلياً لا شمولياً، وإلَّا كان خلف الوحدة.

والجواب عن الجزء الأوّل اتضح، وعن الجزء الثاني بما في الكتاب (ص٣٢٣) من النقض: أوّلاً بكل رجل الاستغراقي وأيّاً من الرجال البدلي. وثانياً بأنّ هذا قد يتم بناءً على كون العموم استيعاب مفهوم لمصاديق نفسه لا استيعاب مفهوم لمصداق مفهوم آخر، فإنّه حينئذ يعقل كلا نحوي الاستيعاب البدلي والاستغراقي سواء كان المفهوم الآخر منكراً أم لا.

الثالثة: ما ذهب إليه السيد الخوئي ﷺ من أنّ منشأ الاختلاف راجع إلى كيفية ملاحظة الطبيعي في موضوع الحكم، فإنّه تارة يلحظ من دون لحاظ فنائه في أفراده كما في القضية الطبيعية الإنسان نوع فلا صلة له بالعام والخاص، وأخرى يلحظ بما هو فانٍ في أفراده وعندئذٍ تارة يلحظ فانياً في أفراده على نحو الوحدة في الكثرة يعني يلاحظ الأفراد الكثيرة واقعاً وحقيقة في ضمن مفهوم واحد وتلغى جهة الوحدة بين الأفراد في مرتبة الموضوعية فيكون استغراقياً، وأخرى يلحظ فانياً في الأفراد لا على نحو الوحدة في الكثرة بل على نحو الوحدة في الجمع فتلغى التكثرات في مرتبة الموضوعية ويلاحظ المجموع موضوعاً واحداً وهذا هو المجموعي، وثالثاً يلحظ فانياً في صرف وجوده في الخارج ويجعل الحكم عليه، فجهة الكثرة وجهة الجمع كلتاهما تلغيان في مرتبة الموضوعية، يعني لم يؤخذ شيء منهما في الموضوع فيكون بدلياً، والموضوع واحداً من الأفراد لا بعينه.

وفيه: أوّلاً - أنّ هذا لا يختلف عمّا ذكره صاحب الكفاية ﷺ لبّاً وروحاً من حيث ارجاع الاختلاف بين الأقسام إلى كيفية لحاظ الموضوع في مرحلة جعل الحكم والموضوعية، وقد عرفت أنّ الأقسام الثلاثة ثابتة بقطع النظر عن ترتيب حكم أصلاً على كل قسم وأنّ الاختلاف ثابت في مرحلة المفاهيم الإفرادية والمدلول التصوري لأنواع العموم.

وثانياً \_ أنَّ فناء الطبيعة في أفرادها بالأنحاء الثلاثة غير معقول على ما تقدم، فإنَّ الطبيعة لا تحكي إلَّا ذاتها.

وثالثاً - أنَّ هذه الأنحاء الثلاثة من الفناء للطبيعة في أفرادها إذا كانت معقولة لم يبق فرق بين العموم والإطلاق فإنَّه في المتعلَّق الاستغراقي والبدلي أيـضاً يكون الفناء بالنحو المذكور فلم يبق فرق بين البابين بعد أن كان النظر في هذه القضايا إلى الخارج لا محالة. وإن شئت قلت : أنّ الفناء لو كان لنفس الطبيعة فبعد أن تنصب القرينة على أنّ القضية ليست طبيعية بل بلحاظ الخارج لا يبقى فرق بين المطلق والعام من ناحية الدلالة على الأفراد بأحد الأنحاء الثلاثة.

الرابعة: ما ذهب إليه السيد الشهيد في وجملة من المحققين \_ كالإمام الخميني في تقريرات بحثه \_ من أن الأقسام الثلاثة ثابتة في المدلول التصوري الإفرادي للعموم وأن هناك فرقاً وضعياً بين واحد من العلماء ومجموع العلماء وكل عالم من العلماء مع قطع النظر عن تعلّق الحكم والمدلول التركيبي للكلام. وهذا الكلام ظاهره أن نفس العموم والشمول يكون له أقسام ثلاثة على حدّ الفرق بين مفهومي الجميع والمجموع.

وهذا الكلام بحاجة إلى تمحيص، فإنّه ربما يناقش في ذلك بأنّ العموم والاستيعاب واحد دائماً، وإنّما الاختلاف المذكور ناشىء من المدخول وكيفية ملاحظته مع مفهوم العموم والاستيعاب، أمّا في الاستغراقية والمجموعية فباعتبار أنّ مدخول الأداة في المجموعي هو تمام الأفراد بما هو أمر واحد، فالوحدة ملحوظة في مدخول أداة العموم، فيكون مفادها استيعاب كل فرد من المجموع كأجزاء لذلك الأمر الوحداني، وهذا بخلاف ما إذا لم تلبس الأفراد ثوب الوحدة فيكون الاستيعاب افرادياً واستغراقياً لا محالة، هذا إذا دخل كل على الجمع، وأمّا إذا دخل على الفرد نحو (كل عالم) فلا اشكال في استغراقيته.

وأمّا البدلي أعني (أي) فيمكن أن يكون موضوعاً للعموم البدلي المباين مع الاستغراقي، فإنّ الأوّل كالاشارة المرددة، والثاني كالاشارات العرضية إلى الأفراد. إلا أنّه مع ذلك يمكن دعوى أنّ الترديد ناشىء من أخذ قيد الوحدة في الإشارة وعدم التكثر، أي أنّ البدلية ثابتة بنحو التنوين ونحوه المحفوظ حتى في المطلق البدلي، وأمّا العموم فهو طارىء على ذلك لاثبات أنّ هذا الترديد والبدلية عام في تمام الأفراد من دون فرق بينهما، فالعموم عموم للبدلية مفاد باللفظ بخلاف المطلق حيث يكون عموم البدلية فيه مفاداً بالاطلاق ومقدمات الحكمة فيكون العموم واحداً في الأقسام الثلاثة.

وقد يجعل الدليل على ذلك شهادة الوجدان بوحده معنى العموم ومدلول أدواته في جميع الأقسام، وأنّه ليس له أوضاع متعددة خصوصاً كل المستعملة في المجموعي والاستغراقي.

هذا ولكن الصحيح انّ أدواة العموم كما تقدم حالها حال أسماء الإشارة والموصولات من حيث انّ معانيها غير تامة في نفسها، بل هي حالّة في غيرها؛ ومن هنا اعتبرت كالمعاني الحرفية غير مستقلة بذاتها وهذا يعني أنّها وضعت للإشارة إلى الأفراد أو الأجزاء من مدخولها وملاحظة تمام وجوداتها في الخارج والإشارة اليها وضعاً (١)، ومن الواضح أنّ هناك ثلاث كيفيات من

12

<sup>(</sup>١) هذا لا ينافي أن يكون من باب تعدد الدال والمدلول بمعنى أنّ المجموعية لا إشكال في أنّها بحاجة إلى ملاحظة الوحدة للعلماء المدخول عليها أداة العموم بحيث يلحظ كل فرد كجزء منه، وهذا يكون بدال آخر وإلّا يلزم أن تكون (كل) الداخلة على الجملة مشتركاً لفظياً بين معنيين وهو خلاف الوجدان. وأمّا العموم البدلي فالظاهر أنّه كذلك أيضاً بمعنى أنّ (أي) ليست موضوعة للدلالة على العموم البدلي، بل هي اسم للإشارة البدلية إلى الفرد، وهي غير العموم الذي هو الاستيعاب والشمول، نعم فيها خصوصية الإشارة إلى الأفراد بدلاً. ولا مشاحة في الاصطلاح، ولعلّه مراد الميرزا حيث أنكر العموم البدلي.

الإشارة إلى الخارج ثبوتاً وذهناً: الإشارة إلى تمام الوجود الواحد \_ ولو كان واحداً اعتباراً كالمجموع \_ وهذا هو العموم الاجزائي، والإشارة إلى كل فرد من أفراد الطبيعة عرضاً، والإشارة إلى كل فرد منها بدلاً ومردداً. فلا محالة لابد من دوال ثلاثة لذلك، وإن كانت تشترك الدوال في جنس الإشارة إلى تمام الوجود الخارجي، إلاّ أنّ هذا جامع مشترك بين الاشارات نظير جامع الإشارة في أسماء الإشارة ولا يتحقق إلاّ ضمن أحد أنحاء ثلاثة، ومن هنا كان لابد من أوضاع متعدّدة، ويشهد على ما ذكرنا وضوح الفرق بين الإشارات الثلاثة في كل اللغات، فهناك (همه)<sup>(١)</sup> و (هر) وهما للعموم الاستغراقي و (هر كدام) ولعله للبدلي في اللغة الفارسية التي تقابل (كل الاجزائي) و (كل الأفرادي) و (أي) في العربية، فما ذهب إليه الأستاذ والسيد الإمام هو الصحيح.

وبهذا أيضاً يعرف لماذا كانت المجموعية خلاف الأصل، لأنّ ملاحظة الطبيعة بلحاظ أفرادها بما هي أمر واحد اعتباراً عناية زائدة بحاجة إلى قرينة، وإلّا كان مقتضى الأصل أنّ الإشارة بالعام إلى افرادها وسوف يأتي مزيد إشارة إلى ذلك.

ثمّ إنّ النقطة الرابعة واضحة لا تحتاج إلى مزيد بيان.

النقطة الخامسة : أفاد السيّد الأستاذ بأنّ العموم تارة يكون اجزائياً، وأخرى افرادياً، و (كل) تستعمل فيهما معاً، فإنّه إذا دخلت على المعرفة أفادت الاستيعاب الأجزائي وإذا دخلت على النكرة أفادت الاستيعاب الأفرادي، إلّا أنّ هذا لا يرجع إلى اختلاف مدلول الأداة في الموردين، بل الاستيعاب واحد، والاختلاف في المدخول.

<sup>(</sup>١) وهو للاستيعاب الاجزائي وهو العموم المجموعي بحسب الحقيقة حينما يكون المدخول جمعاً.

ثمّ أفاد في تقريب ذلك محاولتان:

**إحداهما:** للمحقق العراقي ﷺ من أنّ المدخول إذا كان معرفاً فاللام تـفيد التعيين وهو ينافي الاستيعاب الأفرادي فيكون أفرادياً لا محالة.

**وفيه: أوّلاً ـ** لزوم إمكان النوعين في دخول الأداة على النكرة لمعقولية كلا الاستيعابين فيه فلماذا يكون استغراقياً دائماً؟!

وثانياً - لو أريد من التعيين في اللام مطلق التعريف لا التعيين الخارجي الحقيقي فهذا لا ينافي معقولية الاستيعاب الأفرادي فيه ويكون اسم الجـنس المعرف كاسم الجنس المنكر من حيث عدم التعيين الخارجي.

وإن أُريد التعيين الحقيقي الخارجي فلماذا لا يختص الاستيعاب الأجزائي بخصوصه من المعارف مع أنّا نجده كذلك في جميع المعارف كما في (سرق كل مال زيد)، و (جئني بكل العشرة)؟!

الثانية : ما اختاره السيد الشهيد ينا من أنّ الأصل الأولي يقتضي أن يستفاد من كل الاستيعاب الأجزائي ؛ لأنّ المدخول باطلاقه الأولي يقتضي صدقه على تمام أجزائه ، وأمّا ملاحظة الأفراد منه فبحاجة إلى مؤنة دال آخر ولو من قبيل تنوين التنكير الدال على البدلية والإشارة إلى فرد ، فيكون قرينة على التكثر الأفرادي ، فالاستيعاب اجزائي بطبعه الأولي وأفرادي بدال آخر يؤخذ في المدخول وهو التنوين ، وإذا كان المدخول جمعاً يمكن فيه كلا الأمرين ، ولكن الأظهر فيه هو الأوّل أيضاً ؛ لأنّ المدخول هو الجمع وهو لا يصدق على كل فرد بل على الجمع الذي يكون كل فرد جزءً فيه كما هو الحال عند دخوله على أسماء الأعداد .

ودعوى: عدم صحة استثناء الجزء من الكتاب في قولك: (قرأت كل الكتب

إلّا صفحة من كتاب كذا) مما يدلّ على عدم كون هذا العموم أجزائياً بل أفرادي؛ ولهذا لابدّ من أن يكون المستثنى أيضاً أفرادياً.

مدفوعة : بأنَّ أجزاء الجمع أو العدد هي كل مرتبة من العدد أو الجمع ، وأمَّا أجزاء الكتاب الواحد فهي أجزاء المعدود وليس هو المدخول .

نعم، في المثنى كما في قولك: (قرأت كل الكتابين)، الظاهر هو الاستيعاب لأجزاء الكتابين لعدم مناسبة الاثنين مع التكثر والاستيعاب الأفرادي.

وهذه المحاولة فيها مناقشة من جهات:

أوَّلاً - أنَّ تنوين التنكير لا ينافي الاستيعاب الأجزائي لذلك المنكر فلماذا لا يقال: اقرأ كل كتابٍ بمعنى تمام أجزاء الكتاب كما في قرأت كتاباً كلَّه، فلابد من عناية أخرى سوف تأتي الإشارة اليها.

وثانياً - أنّ الظاهر كون الاستيعاب أفرادياً في الأداة الداخلة على الجمع لا أجزائياً وإلّا احتيج إلى ما يعين الجمع في أعلى المراتب ولا معين خصوصاً إذا كان مجرّداً عن اللام كما في أكرم علماء البلد، فيكون العموم متوقفاً على الإطلاق في المرتبة السابقة لاثبات أعلى المراتب، وهو واضح البطلان فاجزائية الاستيعاب تنافي كون العموم المستفاد وضعياً بخلاف أفراديته.

وثالثاً - أنَّ لازم هذا أن يكون استفادة العموم المجموعي من أداة العموم الداخلة على الجمع على القاعدة مع أنَّه على خلاف القاعدة بالاتفاق ، وهذا منبه آخر على كون العموم والاستيعاب في الجمع أفرادياً لا أجزائياً .

فالصحيح أنّ هناك عمومين عموم اجزائي يرادف جميع وتمام وعموم افرادي يرادف كل فرد، والأوّل لا يدخل إلّا على ما فيه اجزاء، ومنه الطبيعة الصادقة على الكثير والقليل بصدق واحد فإنّ أفراده تكون أجزاءاً له بهذا الاعتبار. والثاني يدخل على الطبيعة التي تصدق على المفرد فقط كالعالم والإنسان ولو لم يكن منكراً كما في أكرم كل عالم قرية، وكذلك على الجمع حيث يلحظ فيه التكثر الافرادي والتعدد الوجودي، ومن هنا كانت المجموعية فيه خلاف الأصل.

أو يقال بأنّ كل موضوعة للدلالة على استيعاب تمام الوجود الخارجي لما يصدق عليه مدخوله، فإذا كان مدخوله منكراً أو جمعاً بحيث يكون له مصاديق عديدة كان الاستيعاب لتمام المصاديق لا محالة فيكون افرادياً، وإذا كان له مصداق واحد له أجزاء سواء كان معرفة أم لا كان العموم اجزائياً فيكون معنى العموم واحداً فيهما، والاختلاف من ناحية المدخول، وفي الجمع حيث يكون الصدق والوجود الافرادي محفوظاً للجمع سواء بلحاظ مادة المفرد أو الجمع كان الاستيعاب افرادياً لا محالة لا اجزائياً من دون حاجة إلى تعيين المرتبة الأعلى بالاطلاق أو بدال آخر.

ثمّ إنّ الظاهر أنّ أداة العموم الداخلة على الجمع تفيد الاستيعاب الأفرادي لمدلول مادة الجمع وهو المفرد لا للجمع، ولهذا يصح استثناء المفرد منه ولا يتوقف على أن يكون المستثنى جمعاً كثلاثة فصاعداً مع أنّه لو كان الاستيعاب بلحاظ مصاديق الجمع بما هو لم يصح ذلك.

وأمّا التثنية فاستفادة العموم الأجزائي فيه مخصوص بما إذا كان معرفاً وعندئذٍ يكون تمام وجوده أجزاء الكتابين بخلاف ما إذا لم يكن معرفاً وقابلاً للصدق على كل تثنية، كما في مثال (من كل زوجين اثنين) فيكون الاستيعاب افرادياً لا محالة كالمفرد تماماً.

ص ٢٢٦ قوله: (الجهة الثانية ـ في أدوات العموم...). اختلف في وضع (كل) للدلالة على استيعاب ما يراد من مدخوله بحيث يكون بحاجة إلى احرازه في المرتبة السابقة بالاطلاق ومقدمات الحكمة أو ما ينطبق عليه مدخوله فلا يتوقف استفادة العموم على اجراء الإطلاق في مدخوله؟ ذهب الميرزا النائيني ﷺ إلى الأوّل، والمشهور إلى الثاني. والبحث نورده في مقامين : المقام الأوّل - في محاذير قول الميرزا النائيني: فقد نوقش في كلام الميرزا بمناقشات ثلاث: ١ \_ لزوم اللغوية في الوضع. وفيه: أوَّلاً لا لغوية لُغَويَّة؛ لاختلاف المدلولين والمفهومين كما هو مشروح في الكتاب. وثانياً \_ استفادة الشمولية والبدلية في عرض واحد. وثالثاً \_ استفادة الشمولية في مورد الإطلاق البدلي. ٢ \_ استحالة ذلك للزوم عروض الاستيعاب العمومي عـلى المسـتوعب الاطلاقي وهو محال؛ لعدم قبول المماثل للماثل. وفيه: أ - أنّ الإطلاق لا يدل على الاستيعاب أصلاً. ٢ً \_ النقض بكل العلماء بناء على افادة الجمع المحلَّى للعموم. ٣ً \_ وحدة الاستيعاب وتعدد الدال عليه.

٣ - عدم إمكان التصريح بالعموم لكونه في طول الإطلاق دائماً وهو خلاف الوجدان.

وفيه: لو أريد ذلك في كل مع مدخوله فهو عين المدعى، ولو أريد في كل مورد فالجواب إمكان التصريح بالعموم بالدلالة اللفظية على عدم أخذ القيد مع المدخول جداً. نعم قد يرجع هذا الايراد إلى دعوى الفرق الوجداني.

والصحيح في بيان ما يلزم على مسلك الميرزا من المحاذير أن يقال:

تارة يراد وضع (كل) للدلالة على استيعاب ما يراد جدّاً من مدخوله، وأخرى يراد الاستيعاب ما يراد استعمالاً، وثالثة استيعاب ما هو المدلول التصوري للمتكلم من اللفظ بحيث لابد من تحديد ما تصوره المتكلم في المرتبة السابقة.

والكل فيه محذور: أمَّا الأوَّل فلأنه:

١ ـ يلزم منه عدم ثبوت العموم في موارد عدم الجد كالهزل ونحوه.

٢ - وأن لا يكون ارتباط بين المدلول التصوري للأداة وسائر المداليل التصورية لمفردات الجملة في مرحلة المدلول التصوري، فالجملة كأنّها لا مدلول تصوري مترابط لها؛ لأنّ مدلول (كل) مضاف إلى ما هو المراد الجدي منها ابتداءً وهذا خلاف الوجدان، بل برهنا في بعض البحوث السابقة على استحالته؛ لعدم معقولية اضافة مدلول تصوري إلى مدلول ومراد تصديقي، اللهم إلّا أن يراد اضافته إلى مفهوم المراد الجدي الذي يكون واضح الضعف.

٣ ـ والتهافت في اللحاظ لأنّ المدلول الجدي بحسب لحاظ المتكلم وارادته متعلق بما هو المدلول التصوري فيكون المدلول التصوري متقدماً عليه، فإذا كان المدلول التصوري للأداة مضافاً إلى المدلول الجـدي ومـتأخّراً عـنه لزم التهافت في اللحاظ.

وأمًا الثاني: فإن أريد بالمراد الاستعمالي المدلول التصديقي الاستعمالي فيرد عليه نفس الاعتراضات الثلاثة المتقدمة، لكونه مدلولاً تصديقياً. وإن أريد به ذات المعنى المستعمل فيه اللفظ المتعلّق للارادة الاستعمالية لا بما هو متعلق للارادة الاستعمالية التصديقية فهذا رجوع إلى المبنى الأوّل، إذ ذات المعنى المستعمل فيه اللفظ هو نفس المعنى الموضوع له اللفظ فلا يحتاج إلى الإطلاق ومقدمات الحكمة لنفي القيد؛ لأنّ استعمال اسم الجنس في المقيد مجاز بالاتفاق فتكون أصالة الحقيقة التي هي نفس الظهور الاثباتي الوضعي \_ لا الاطلاقي والسكوتي \_دليلاً على العموم بلا حاجة إلى مقدمات الحكمة.

وأمًا الثالث: فلأنّه مع غرابته ولزوم ارتباط مدلول (كل) بما يتصوره المتكلم من مدخولها بما هو أمر تصديقي لا يوجد أصل يشخّص ما هي المداليل التصورية للمتكلم، وإنّما الموجود أصالة الحقيقة الايجابي وأصالة الإطلاق السلبي كما تقدم.

والحاصل: إذا أريد وضع كل لاستيعاب المراد بمعنى ما تصوره المتكلم سواءً كان معنى للفظ أم لا حقيقياً أو مجازياً فلا أصل عقلائي يحرز ما تصوره المتكلم من اللفظ مضافاً إلى أنّه حيث لا متكلم فلا مدلول لكل، ومضافاً إلى كونه مدلولاً تصديقياً لا يمكن اضافة المدلول الوضعي إليه إلّا بأن يراد به مفهوم ما تصوره المتكلم وهو واضح السخف، وإن أريد وضعه لاستيعاب المراد الاستعمالي أو الجدي بما هما مدلولان تصديقيان لزم ما تقدم، وإن أريد وضعه لاستيعاب ذات المعنى المستعمل فيه بما هو مدلول تصوري فهذا عين المسلك الأوّل المستغني عن الإطلاق؛ لأنّ أصالة الحقيقة تنفي اضافة الاستيعاب إلى المقيد، إذ يلزم من استعمال اسم الجنس في المقيد المجازية.

المقام الثاني: في المحذور الذي تصوره الميرزا على المسلك المشهور وعلى أساسه عدل عنه وبرهن على مسلكه:

وحاصله: أنّ اسم الجنس موضوع للطبيعة المهملة أي الجامع بين المطلقة والمقيدة، بل الجامع بينهما وبين اللابشرط المقسمي المحفوظ ضمن المعقول الثاني أيضاً؛ وهذا يعني أنّه لابد في المرتبة السابقة من تعيين مدخول الأداة وهو اسم الجنس في الطبيعة المطلقة من هذه الأقسام الثلاثة ليضاف اليها أداة العموم والاستيعاب، وليس هو إلّا الإطلاق ومقدمات الحكمة؛ لأنّ المدلول الوضعي وهو الطبيعة المهملة الجامعة لا معنى لاضافة الاستيعاب اليها لكونها لا تقبل الانطباق على الأفراد لكونه جامعاً بين ما يقبل الانطباق وما لا يقبل وهو الطبيعة المقيدة فلا يقبل الانطباق.

وقد أجاب عليه في المحاضرات بأنّ الأداة هي التي تدل على أنّ مدخولها لوحظ كطبيعة مطلقة فانية في أفرادها، بخلاف موارد الإطلاق، فكأنّ العموم عبارة عن التصريح بالاطلاق.

وفيه: أوَّلاً ـ إن أريد دلالة الأداة على ذلك في طول دلالتها على الاستيعاب كمعنيين طوليين فهو واضح البطلان؛ إذ حال الأداة حال سائر موارد تعدد الدال والمدلول، وإن أريد دلالته عليه فقط فخلف استفادة الاستيعاب منها.

ثانياً - لو جعلت الأداة قرينة على أنّ مدخولها مستعمل في المطلقة كمدلول

تصوري لزم المجاز؛ لعدم كونها المعنى الموضوع له وإنّما المعنى ذات الطبيعة، فخصوصية الإطلاق كالتقييد خارج عن المعنى، ولو جعلت قرينة على أنّ المدلول التصديقي ذلك \_ أي على عدم وجود القيد ثبوتاً، فكأنّ العموم تصريح بالاطلاق الثابت بمقدمات الحكمة \_ كان معناه عدم وجود مدلول للأداة في مرحلة المدلول التصوري، وعدم الفرق بين العام والمطلق في هذه المرحلة وهو واضح البطلان.

وبهذا يعرف أنّ العموم ليس عبارة عن التصريح بالاطلاق وعدم القيد ثبوتاً كما توهمه في المحاضرات.

ثالثاً - يلزم التصادم بين القرينة المتصلة على تقييد المدخول مع مدخول كل في مثل كل عالم عادل أو إلاّ الفسّاق ؛ لأنّ التقييد لا يقتضي استعمال اسم الجنس في المقيّد بل في ذات الطبيعة فتدل أداة العموم على ارادة المطلقة منها فتصادم القرينة ولو فرض تقدمها على العموم بالأقوائية فإنّ هذا لا ينافي الاحساس بالتصادم مع انّا لا نحس به كما في المقيدات بلا أداة عموم.

والصحيح في ردّ الاشكال: أنّ اسم الجنس وإن كان موضوعاً للطبيعة المهملة الجامعة إلّا أنّ الطبيعة المهملة عين الطبيعة المطلقة بالحمل الشائع \_ أي المطلق الذاتي لا المطلق اللحاظي \_ عندما يطلق اسم الجنس بلا قيد معه لأنّ هذا الإطلاق \_ على ما سوف يأتي شرحه في بحث المطلق والمقيد مفصلاً \_ إطلاق بالحمل الشائع، أي من شؤون اللحاظ وهو كون الطبيعة الملحوظة لم يلحظ معها قيد، وليس من شؤون الملحوظ والمرئي فالمرئي بالطبيعة المطلقة عين المرئي بالطبيعة المهملة وهو ذات الطبيعة حينما تتصوّر في الذهن واطلاقها حدّ عدمي تصديقي لها لا تصوري ولحاظي، ومن هنا كان الاستعمال في موارد الإطلاق والتقييد حقيقياً لانحفاظ الطبيعة المهملة فيهما، رغم أنَّ المهملة حيث أنَّها لا يمكن أن تأتى في الذهن مستقلاً؛ لاستحالة ارتفاع النقيضين \_من لحاظ القيد وعدم لحاظه \_لا تكون جامعاً صالحاً للانطباق على الأفراد لكونها جامعاً بين اللحاظين بلحاظ ملحوظيهما وهو لا يمكن أن يكون لحاظاً مستقلاً في الذهن لكي يمكن أن ينطبق على تمام الأفراد في الخارج وما يمكن أن يكون في الذهن إمّا المقيّدة وهي غير قابلة للانطباق على الفاقدة أو المطلقة وهي القابلة للانطباق فإذا أطلق اسم الجنس ولم يطلق معه القيد كان المنتقش في الذهن طبيعة مطلقة بالحمل الشائع الصالحة للانطباق على تمام الأفراد ، فإذا أضيف اليها أداة العموم الدال على الاستيعاب دلٌّ بنحو تعدد الدال والمدلول على استيعاب تمام أفرادها ، وتكون هذه الدلالة \_ كدلالة ذكر القيد ولحاظه الذي هو أمر تصديقي، ولكن ينشأ منه رؤية للقيد وللمقيد تصوراً \_ دلالة اثباتية تصورية على استيعاب تمام الأفراد بلا حاجة إلى مقدمات الحكمة؛ إذ يكون ارادة الخاص منه عندئذ خلاف هذا الظهور الاثباتي وهذه الرؤية التصورية الملحوظة بنحو تعدد الدال والمدلول رغم أنّه لوكان قد ذكر القيد في المدخول لم يلزم مجاز لا بالنسبة للأداة ومدلولها ولا اسم الجنس ومدلوله؛ لأنَّ الصورة والملحوظ الذهني بالحمل الشائع كان يتغير من المطلق إلى المقيّد مع انحفاظ المداليل الوضعية للمفردات جميعاً ومن دون لزوم مجازية من ذلك؛ لأنَّه من باب تعدّد الدالّ والمدلول. ص ۲۲۸ قوله: (الجمع المحلّى باللام...). ينبغى تحرير المقام الأوّل الثبوتي بالنحو التالي:

المقام الأوّل: في كيفية دلالة الجمع المحلّى باللام على العموم، وهذا يتصور فيه أحد أنحاء: ١ - أن يدل الجمع المحلّى على استيعاب تمام أفراد ما ينطبق عليه الجمع الستيعاباً أفرادياً سواء جعلنا تعريف العام استيعاب مفهوم لمصاديق نفسه أو استيعاب مفهوم لمصاديق مفهوم آخر كان الاستيعاب بنحو المفهوم الاسمي أو الحرفي، فإنّ كلّ ذلك لا يغير من نوع الاستيعاب المنظور في المقام.

وهذا النحو غير محتمل؛ لأنّ لازمه عدم استيعاب الجمع للفرد لعدم كونه مصداقاً للجمع وإنّما يستوعب كل ثلاثة ثلاثة أو كل جماعة جماعة من العلماء لكونها مصاديق الجمع، وهذا خلاف الوجدان حيث لا شك في أنّ العموم على تقدير استفادته من الجمع المحلّى باللام يشمل كل فرد أيضاً، والشاهد عليه صحة استثناءه فيقال: أكرم العلماء إلّا زيداً مع أنّه لو كان الاستيعاب لما ينطبق عليه الجمع ويصدق عليه كان الاستثناء منقطعاً.

٢ – أن يدل الجمع المحلى على استيعاب تمام أفراد ما تنطبق عليه مادة الجمع وهو العالم في المثال استيعاباً افرادياً. بأن تكون اللام أو اللام وهيئة الجمع دالة على ملاحظة المادة مستوعبة لتمام ما تنطبق عليه. ومن الواضح أن كل فرد يكون مصداقاً لمادة الجمع فلا يرد الاعتراض المتقدم، ولكن يرد على هذا النحو من تصوير دلالة الجمع على العموم مضافاً إلى لزوم كون اللام أو اللام وهيئة اهمئة النحو من تصوير دلالة الجمع على العموم مضافاً إلى لزوم كون اللام أو اللام على مدا الداخلة ما المحم على العموم مضافاً إلى لزوم كون اللام وهيئة وهيئة الدامة من تصوير دلالة الجمع على العموم مضافاً إلى لزوم كون اللام أو اللام وهيئة الجمع في المقام مدلولهما يختلف عن سائر المقامات حيث لا تدلّ اللام الداخلة على المفرد على الاستيعاب الأفرادي ولا الجمع غير المحلّى باللام على وأن يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى وأن يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى المواذي وأن يكون الجمع المحلّى على العموم. أنّه يؤدي إلى أن لا يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى وأن يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى وأن يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى وأن يكون المعنى وأن يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى أن لا يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الجمع المحلّى وأن يكون الجمع مستفاداً وملحوظاً في الم مع وضوح افادة وأن يكون المامي مي وضوح افادة وأن يكون الجمع بنحو المعنى الاسمي أو الحرفي بخلاف الثاني فلابد من أخذه في المفهوم المستوعب فيعود المحذور المتور المحالي وأخذ في المفوم المستوعب فيعود المحذور المتورم.

٣ - أن يدلّ الجمع المحلّى على الاستيعاب والشمول لتمام ما ينطبق عليه الجمع استيعاباً اجزائياً لا أفرادياً بأن تدل اللام مثلاً على استيعاب وشمول تمام أفراد الجمع والمتكثر من مدلول المادة بما هي أجزاء لهذا المعنى فيشمل كل فرد باعتباره جزءً من الجمع لا فرداً ومصداقاً له فيصح استثناؤه منه متصلاً نظير قولك: (أكلت السمكة إلّا رأسها)، أو (جائني القوم إلّا زيداً)، وهذا التصوير معقول إلّا أنّه يلزم منه أن يكون العموم في الجمع المحلّى مجموعياً لا استغراقياً و وقد وقد معمول و معمول تمام ما ينظير معقول إلّا أنّه يلزم منه أبرز نكتته لإلغاء خصوصية الجمع.

كما أنّه متوقف على أن تكون هيئة الجمع موضوعة للجمع بنحو الوضع العام والموضوع له العام كمفهوم الجمع الاسمي لا لواقع الجمع ومراتبه بنحو الوضع العام والموضوع له الخاص، كما في المعاني الحرفية، وإلّا كان لابد من تحديد المدلول والمرتبة الخاصة من الجمع المستعمل فيه هيئة الجمع في المرتبة السابقة على الدلالة على الاستيعاب والتمامية، وهذا ما سوف يقع البحث عنه أيضاً في المقام الثاني.

٤ ـ أن يدلّ الجمع المحلّى على الاستيعاب الأفرادي، ولكن مع افادة التكثر والتعدد الجمعي، أي تدل هيئة الجمع ومادته على المتعدد من أفراد الطبيعة، أي ثلاثة وزائداً، وتدل اللام على استيعاب تمام أفراد هذا المتكثر استيعاباً افرادياً.

٥ - أن يدلّ الجمع المحلّى باللام على أمر يلازم الاستيعاب والشمول، وذلك بأن تكون هيئة الجمع دالّة على المتكثر والجمع من مدلول المادة واللام دالّة على المتعين من ذلك المتكثر ولازمه العموم وارادة المرتبة العليا المتمثلة في تمام الأفراد؛ لأنّها المرتبة المتعينة. وهذا أيضاً معقول في نفسه على تفاصيل ونكات تأتي الإشارة اليها في المقام الثاني. ويتلخص ممّا سبق معقولية نحوين من دلالة الجمع المحلّى بـاللام عـلى العموم:

١ ـ أن تدلّ اللام على الشمول والاستيعاب لتمام الأفراد \_استيعاباً افرادياً أو
اجزائياً \_.

٢ – أن تدل على التعيين وهو لا يكون إلا في المرتبة المستوعبة لجميع
الأفراد فيلزم منه العموم والاستيعاب.

**المقام الثاني \_**ما يمكن أن تذكر من فروق بين المسلكين:

١ - إنّ المسلك الأوّل حيث انّ اللام بناء عليه تكون موضوعة للاستيعاب فسواء فرض وجود مرتبة أخرى متعينة أيضاً خارجاً أو ذهنياً غير المرتبة المستوعبة لجميع الأفراد واحتمل ارادتها أوّلاً كان مقتضى أصالة الحقيقة ارادة العموم؛ لكون اللام الداخلة على الجمع موضوعة له بينما بناءً على المسلك الثاني لا يمكن استفادة العموم واثباته؛ لأنّ كلا المرتبتين متعينتان.

وهذا الفرق العملي غير صحيح؛ لأنّه بناءً على المسلك الأوّل سوف تكون اللام الداخلة على الجمع مشتركاً لفظياً بين معنيي الاستيعاب والتعيين إذ لا إشكال في صحة استعمال الجمع المحلّى باللام في جماعة معينة معهودة أيضاً، وعليه فكلماكانت جماعة خاصة متعينة أو محتملة التعيين يدور أمر اللام الداخلة على الجمع بين المعنيين المشترك بينهما اشتراكاً لفظياً على المسلك الأوّل ومعنوياً بنحو الوضع العام والموضوع له الخاص على المسلك الثاني فيكون الاجمال ثابتاً على كلا المسلكين.

٢ \_ إنّ المسلك الثاني حيث انّ العموم مستفاد بناءً عليه بالالتزام لا بالمطابقة

يكون المدلول هو الجمع المتعين من مدلول المادة في جميع الأفراد، وهذا لازمه أن يكون العموم مجموعياً لا استغراقياً؛ لأنّ خصوصية الجمعية والكمية لا موجب لالغائها عن موضوع الحكم، وهذا بخلاف ما إذا قلنا بالمسلك الأوّل، فإنّه بناءً عليه يمكن الدلالة على الاستيعاب الاستغراقي.

وفيه: امكان الاستغراقية حتى على المسلك الثاني؛ لأنّ الملحوظ جميع الأفراد بما هي أفراد لا بما هي أجزاء في المجموع فتلغى خصوصية المجموعية بالنحو المذكور في الكتاب.

٣ - وقد يفرق بين المسلكين بأنّه على الأوّل تكون الأفراد ملحوظةً ولو كأجزاء ضمن العموم والاستيعاب بينما على المسلك الثاني لا يكون ذلك ملحوظاً وإنّما الملحوظ الطبيعة المتعينة. فيكون هذا فرقاً بينهما في مرحلة المدلول التصوري كالفرق بين العام والمطلق المصرّح فيه بعدم أخذ القيد ثبوتاً.

إلا أنّ هذا الفرق غير صحيح أيضاً؛ لأنّ الأفراد تكون ملحوظة على كـل حال من خلال هيئة الجمع فإنّها موضوعة للدلالة على التكثر الأفرادي فتكون الأفراد ملحوظة تبعاً. نعم مفهوم الاستيعاب والتمامية غير مستفاد على المسلك الثاني.

٤ ـ وقد يفرق بين المسلكين ـ كما عن السيد الشهيد الله على المسلك الأوّل لو فرض وجود مرتبة من الجمع متعينة في الخارج صدقاً إمّا ذاتاً كما إذا كان مصاديق الجمع متداخلة وكل مرتبة منها لها مصداق واحد كالطوابق العشرة فإنّه إذا قال اصعد الطوابق فلو كان المراد تسعة منها كانت متعينة فيما عدا

الأخير؛ إذ لا يعقل صعود العاشر من دون التاسع أو لوجود تعين خارجي في الصدق كما إذا كان تسعة من العلماء العشرة هم القدر المتيقن من وجوب الاكرام لكونهم فقهاء مثلاً والعاشر غير فقيه بحيث لا يحتمل خروج أحدهم ودخول العاشر فقال: (أكرم العلماء).

أقول: على المسلك الأوّل لا يكون وجود مثل هذا التعين المصداقي مضراً باستفادة العموم؛ لعدم وجود قرينة على العهد واستعمال اللام في التعيين فيكون بمقتضى أصالة الحقيقة مستعملاً في العموم؛ بينما على المسلك الثاني يكون مجملاً مردداً بين مرتبة جميع الأفراد أو أية مرتبة أخرى أقل منها من الجمع؛ لأنّها جميعاً متعينة صدقاً في المقام وليس من قبيل ثلاثة أو أربعة التي تصدق على مصاديق عديدة.

وإن شئت قلت: كما أنّ العشرة مصداق متعين للجمع فإنّ التسعة مصداق متعين للجمع من حيث الصدق فلا يمكن تعيين أحدهما بالخصوص في قبال الآخر.

وفيه: أنّ المتعين هنا في الصدق مفهوم تسعة والواحد من هؤلاء العلماء لا مفهوم الجمع الذي هو مدلول هيئة الجمع، فإنّ أية مجموعة منهم يصدق عليهم جمع من العلماء على سبيل البدل والتردد عدا مرتبة الاستيعاب وجميع الأفراد، واللام تدل على ارادة المتعين من معنى مدخولها وهو الجمع لا التسعة.

إن قيل: إنّ مفهوم الجمع ليس متعيناً في الصدق على الجميع أيضاً؛ لأنّه مصداق له في عرض مصداقية أي كمية أقل منه إذ كل كمية أكثر من اثنين جمع والجميع مصداق واحد للجمع في عرض هذه المصاديق فلا تعين له. قلت: إنّ المراد بالتعيين الصدقي ما يقابل الترديد والبدلية في الصدق في مدخول اللام ومفهوم الجمع أو الجماعة وإن كانت تصدق على الجميع وتصدق على الأقل منه إلى الثلاثة \_ وكل إطلاق وصدق من هذه الاطلاقات يمكن أن يكون هو المراد بدلاً عن الآخر حتى المرتبة المستوعبة؛ لأنّها مصداق لمفهوم الجمع في قبال صدقه على المرتبة المستوعبة إلّا واحد المتعينة خارجاً أيضاً \_ إلّا أنّ كون المرتبة المستوعبة مشتملة ضمناً على ما دونه من المراتب يمنع عن الترديد، فلا يكون صدق الجمع عليه في قبال صدقه على إحدى تلك المراتب لكي تكون بينها بدلية وترديد فتكون هذه المرتبة هي المرتبة المتعينة من مفهوم الجمع بلا أية اضافة مفهوم آخر فتأمل جيداً.

ص ۲٤٠ (الهامش).

الظاهر أنّ هناك فرقاً واضحاً بين المفرد المحلّى باللام والجمع المحلّى من حيث إنّ المفرد المحلّى لا يكون مدلوله إلّا الطبيعة وأمّا شمولها وعمومها على الأفراد فهو في مرحلة الانحلال والتطبيق العقلي ، ومن هنا كان اطلاقاً لا عموماً . وأمّا الجمع المحلّى باللام فلو تعقلنا إرادة جنس الجمع فحاله حال المفرد يكون صدقه على كل جمع بالانحلال.

إلا أنّ هذا لا يخفى ما فيه من العناية كما أفاده السيد الشهيد في الكتاب فيما بعد، وإنّما مفاد الجمع المحلّى الأوّلي ملاحظة واقع المتعدد من أفراد الطبيعة والجمع لا جنس الجمع، وعندئذٍ لابد من تحديد هذا الواقع ومقداره ولو بملاك دلالة اللام على التعيين والإشارة إلى واقع الأفراد بعد فرض عدم ارادة جنس الجمع فيتحدد في العموم وجميع الأفراد لا محالة ولو بملاك أنّ غيرها من المراتب لا تعيّن لها، وليس هذا من باب الإطلاق والدلالة التصديقية وأنّ ارادة الكلي لا تحتاج إلى بيان زائد بخلاف سائر المراتب بل هذا ثابت في مرحلة أسبق وهي مرحلة المدلول التصوري حيث إنّ واقع الجمع لابدّ له من تعيّن تصوري، فحيث لا تعيّن لعدد آخر يتحدد ويتعين تصوراً في مرتبة الجميع والكل في الوقت الذي لا يكون ارادة مرتبة أخرى منها مستلزماً للمجازية، وهذا نظير انتقاش صورة الطبيعة المطلقة من اسم الجنس المدخول لكل في الذهن رغم أنّه موضوع للطبيعة المهملة الجامعة بين المطلقة والمقيدة.

ويشهد على هذا مضافاً إلى الوجدان صحّة الاستثناء، فنقول: (جائني العلماء إلّا زيداً، أو إلّا النحاة) وهذا لا يختص بالجمع المحلّى بل يجري في الجمع المضاف أيضاً كما في قولك: (جائني علماء البلد) ولا بأس بالالتزام به وإن كان بدرجة أضعف؛ لأنّ الاشارية إلى الأفراد ملحوظة فيه أيضاً بخلاف الجمع غير المحلّى وغير المضاف. وهذا لا ينافي تقييده بالعدول على ما سيأتي في جواب الوجوه القادمة للاستدلال على عدم دلالة الجمع المحلّى على العموم.

ص ٢٤٧ قوله: (ثمّ إنّه يمكن أن يستدل على دلالة الجمع المحلّى ...). استدل على الدلالة أو على عدم الدلالة على العموم بوجوه: أمّا وجوه تقريبات الدلالة فكما يلي: ١ - صحّة الاستثناء عنه كقولك: (أكرم العلماء إلّا زيداً). وأجيب بالنقض بالجمع المضاف، وهذا النقض ليس بنقض؛ لأنّا نلتزم بالعموم في الجمع المضاف كما يشهد به الوجدان. وبالحلّ: بأنّه يصح أن يكون الاستثناء من المدلول الاستعمالي حيث يصحّ استعماله في المرتبة العليا على كل حال.

وجوابه: أنّنا نحسّ وجداناً بصحة الاستثناء على مستوى المدلول التصوري حتى إذا سمعنا اللفظ من جدار، حيث يعلم بعدم الاستعمال.

وإن شئت قلت: إنّ الصورة التي تنتقش من العلماء إلّا زيداً هو صورة استثناء زيد عن جميع العلماء، أي جميعهم إلّا واحد وهو زيد لا أنّه مجمل مردّد كما إذا قيل: علماء إلّا زيد أو إلّا واحد، فإنّ فيه عناية وركة وعدم ارتباط، إذ علماء بلا اضافة وبلا تعريف باللام لا يكون تصوراً مما لابد وأن يكون مشتملاً على ذاك الواحد لكي يصحّ استثنائه تصوراً، وهذا بخلاف العلماء إلّا واحد.

٢ - دخول كل على الجمع المحلّى: لا إشكال في أنّه يفيد العموم والاستيعاب
الاجزائي وهو فرع شمول المدخول لتمام الأفراد وإلّا لو كان يصلح أن يراد به
بعضهم - أي مراتبه الأقل - فلا يدل دخول كل إلّا على استيعاب أجزاء تلك
المرتبة وهو خلف المتبادر منه.

وٱجيب: بالنقض بالجمع المضاف، وقد عرفت انّه ليس بنقض. وبالحلّ: أوّلاً ـ بأنّ هذا يستفاد بملاك اللغوية ودلالة الاقتضاء.

وفيه: أنَّ العموم مستفاد على مستوى المدلول التصوري ودلالة الاقتضاء دلالة تصديقية، ولهذا لا تجري في سماع اللفظ من الجدار.

وثانياً - أنّ الأداة تدل على عموم ما يصلح أن ينطبق عليه المدخول مفرداً كان أو جمعاً وحيث إنّ الجمع يصلح أن ينطبق على الجميع والمرتبة العليا سواء بنحو الوضع العام والموضوع له الخاص أو العام فلا محالة بدخول الأداة عليه يستفاد شمول تمام الأفراد. وهذا الجواب صحيح مع تعديل، وهو أنّ كل تدل على استيعاب تمام التكثرات الملحوظة في مدخولها، سواء بلحاظ الأجزاء أو الأفراد، وفي الجمع المحلى والمفرد المنكر يكون هيئة الجمع والتنوين دالّين على ملاحظة التكثّر الأفرادي، ومن هنا يكون العموم فيهما افرادياً لا اجزائياً. وتكون الأداة \_كل \_ دالّة على عموم وشمول تمام الأفراد لا محالة.

٣ وضع اللام على التعيين، ومع عدم وجود عهد في البين لا تعيين معقول تصوراً إلّا التعيين الصدقي، أي الإشارة إلى الجمع من الأفراد الخارجية المتعينة، وليست هي إلّا جميع الأفراد، لأنّ أيّة مرتبة أخرى من الجمع لا تعين صدقي لها.

**واُجيب**: بأنَّ هذا لا ينفي كون الطبيعة المستوعبة باللام باعتبارها مـتعينة صدقاً هي المطلقة والمقيدة إلَّا في طول اجراء الإطلاق ومقدمات الحكمة لنفي القيد بها وإلَّا فالطبيعة المقيدة أيضاً متعينة صدقاً أيضاً.

وهذا الجواب غير تام؛ لأنّنا إذا قبلنا \_كما قبلنا \_أنّ اللام الموضوعة للتعيين تقتضي الإشارة إلى ما يكون متعيناً صدقاً \_ حيث لا عهد في البين \_فلا محالة يكون مفاده الإشارة التعيينية لأفراد مدخوله، فإذا كان مدخوله الجمع من طبيعة العالم فلا محالة تكون الإشارة إلى تمام أفرادها \_كما ذكرنا ذلك في اضافة كل إلى مدخولها \_ فتكون الصورة الذهنية الحاصلة من تركيب الدالّين بنحو تعدد الدالّ والمدلول الإشارة والتعيين الصدقي لتمام الأفراد أي المرتبة المستوعبة الما فراد من الجمع فتكون الدلالة اثباتية لا سلبية سكوتية، والشاهد عليه استفادة العموم حتى لو سمع من الجدار بل على ضوء ما تقدم في بحث كل ودلالتها على العموم لا يعقل أن يكون استفادة العموم في طول الإطلاق ومقدمات الحكمة، فإذا اعترفنا باستفادة التمامية لأفراد الجمع كمياً من الجمع المحلّى باللام كان هذا وحده كافياً في اثبات العموم على مستوى المدلول التصوري الوضعي بنحو تعدد الدال والمدلول كما هو كذلك في أدوات العموم المتسالم عليها.

فهذا الوجه لاستفادة العموم تام.

٤ ـ لا إشكال في استفادة أصل الشمول لتمام الأفراد من الجمع المحلّى باللام حيث لا قرينة على ارادة العهد، وهذه الاستفادة إذا أمكن تخريجها على أساس الإطلاق ومقدمات الحكمة كما هو في الشمول والانحلال المستفاد في موارد المطلقات الشمولية فهو وإلّاكان لا محالة منشأها الوضع وهو المطلوب وعندئذٍ يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يتبت شمول الأفراد وملاحظتها ولا إشكال في استفادة ذلك من الجمع المحلّى المحلّى المحلّى المعلّى موارد وعندئذٍ يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مقدمات الحكمة لا يمكنها اثبات ذلك إمّا من جهة أنّها تنفي القيد ولا يقال بأنّ مؤاد وملاحظتها ولا إشكال في استفادة ذلك من الجمع المحلّى باللام.

أو من جهة أنّ الإطلاق لا يمكن أن يعني المعنى المستعمل فيه إذا كان اللفظ مشتركاً بين معان ولو المشترك المعنوي إذا كان بنحو الوضع العام والموضوع له الخاص، وإنّما في طول تعينه ينفي أخذ قيد فيه، والمرتبة المستوعبة للجمع أي العموم بنفسها معنىً من معاني الجمع فلا يمكن اثباته بمقدمات الحكمة، فإذا كان مستفاداً فلا محالة يكون من جهة الوضع.

> وهذا الوجه أجيب عليه أيضاً : أوّلاً - بالنقض بالجمع المضاف.

وثانياً - بامكان الجواب عن البيان الأوّل بما تقدم في الوجه الثالث من اجراء الإطلاق لنفي المحدّد الكيفي . إلّا أنّ هذا الجواب يختص بالجمع المحلّى، ولا يتمّ في الجمع المضاف. وقد عرفت عدم تمامية كلا هذين الجوابين.

وثالثاً - نجيب على البيان الثاني تارة بأنّ الجمع من الوضع العام والموضوع له العام كما في المقولات التشكيكية، فيكون من متّحد المعنى لا المتعدد، ولو فرض أنّه من الوضع العام والموضوع له الخاص فحيث إنّ الجامع العام بنفسه أيضاً مأنوس ومقرون مع اللفظ فيمكن ارادته حيث لا قرينة على إرادة مرتبة معينة والتي هي معانٍ أخرى، فيكون الجامع بنفسه كأنّه من المعاني التي ينصر ف إليه اللفظ وينسبق إلى الذهن حيث لا قرينة على إرادة مرتبة معينة، وعندئذٍ يجري الإطلاق لاثبات ارادة الجميع.

وعلى البيان الأوّل بأنّ المتعدد والجمع والكثرة من أفراد الطبيعة المستفادة من الجمع يمكن اجراء الإطلاق ومقدمات الحكمة فيه ابتداءً لنفي أخذ أي عدد كمّي أو كيفي، فالأفراد ملحوظة بالجمع وكل مرتبة وحد كمي أو كيفي قيد في هذا العنوان منفي بالاطلاق ابتداءً، فتكون النتيجة الاستغراق والشمول ورؤية تمام الأفراد.

إذ يرد على الأوّل منها:

أوَّلاً \_ أنَّ هيئة الجمع لا تدلَّ على مفهوم الكثرة والعدد ونحو ذلك من المقولات الاسمية التشكيكية؛ ولهذا لا تكون من الوضع العام والموضوع له العام، بل موضوعة لواقع الجمع أي للجمع بنحو المعنى الحرفي.

والانصاف أنَّ هذا الجواب من أضعف الأجوبة.

وثانياً - أنّه لو كان من الوضع العام والموضوع له الخاص كان المعنى مبايناً ذاتاً مع الموضوع له العام وهو عنوان الجمع التشكيكي الاسمي، فلا يحصل الأنس والاقتران الوضعي معه.

وثالثـاً ـ لو سلّمنا كل ذلك فالاطلاق عندئذٍ لماذا يثبت ارادة الجميع لا ارادة الجمع على سبيل البدل والطبيعي الصادق على الكثير والقليل كما في (أكـرم العديد من العلماء)؟!

ورابعاً - النقض بالجمع غير المحلّى وغير المضاف، كما إذا قال: (أكرم علماء، أو جئني بعلماء) فإنّه لا إشكال في عدم استفادة العموم والشمول منه، بل يمتثل بالكثير والقليل، مع أنّ الإطلاق المذكور تام فيه أيضاً.

وخامساً - وجدانية استفادة العموم والشمول لتمام الأفراد على مستوى المدلول التصوري للفرق بينه وبين الجمع غير المحلّى وغير المضاف تصوراً، مع أنّه لو كان بالاطلاق فلا معنى لذلك ولا لهذه التفرقة بينهما؛ لأنّ المدلول الوضعي للجمع هو الجامع بين مراتب الجمع بحسب الفرض.

ويرد على الثاني منهما الثالث والرابع والخامس مما تقدم على الأوّل، مضافاً إلى أنّ المشكلة ليست في منشأ رؤية الأفراد، فإنّه يكفي فيه دلالة هيئة الجمع عليها، وإنّما الاشكال من ناحية أنّ الإطلاق ومقدمات الحكمة ينفي القيد، فإذا كان المدلول الوضعي للجمع معنى جامعاً بين مراتب الجمع بنحو الوضع العام والموضوع له العام أو الخاص فما المعيّن له في الجميع والمرتبة المستوعبة لتمام الأفراد؟ ولماذا لا يكون ذلك في أسماء الجمع الأخرى كالكثير والعديد؟ ولماذا لا يكون بنحو صرف الوجود المساوق مع الإطلاق البدلي؟ وهكذا يتضح أنّ الصحيح استفادة العموم من الجمع المحلّى باللام، وكذلك الجمع المضاف على مستوى المدلول التصوري من اللفظ، بخلاف الجمع المنكر وأنّ هذا العموم والشمول ثابت على مستوى المدلول التصوري للجمع المحلّى والمضاف حتى إذا لم يكن مدلول تصديقي في البين.

والشاهد عليه الوجدان أوّلاً، وصحّة الاستثناء بلا عناية ثانياً، وعدم إمكان تخريج ذلك على أساس الإطلاق ومقدمات الحكمة لأكثر من سبب ثالثاً.

فهذه أدلتنا على أصل دلالة الجمع المحلّى والمضاف على العموم.

وأمّا تحليل منشأ هذه الدلالة وأنّها هل تكون من جهة وضع اللام للاستيعاب ولو بنحو المعنى الحرفي أو على أساس استلزام التعيين الموضوع له اللام في نفسه لذلك \_وهما المسلكان المتقدمان \_فالظاهر أنّ الصحيح هو الثاني لاستبعاد الاشتراك اللفظي ولعدم فهم مفهوم الاستيعاب لا بنحو المعنى الاسمي ولا الحرفي من الجمع المحلّى فضلاً عن الجمع المضاف. ولوجدانية أنّ هذه الاستفادة من لوازم التعيين الصدقي اللازم في موارد الإشارة إلى الأفراد سواء كان باللام الصريح في ذلك أو بالاضافة المستبطنة لذلك والظاهرة فيه.

وإن شئت قلت: إنّه تارة تلحظ الطبيعة، وأخرى تلحظ أفرادها، والأوّل هو المطلق، والثاني تارة يلحظ فيه الفرد أو أفراد من الطبيعة بدال آخر بدلاً كما في موارد التنوين الداخل على المفرد أو الجمع، وأخرى تلحظ أفراد الطبيعة جمعاً، كما في موارد الجمع المحلّى أو المضاف، فإنّ هيئة الجمع دالّة على ملاحظة أفراد الطبيعة، والتعريف باللام أو الاضافة يقتضي تعينها وليس هو إلّا المرتبة المستوعبة. ومن هنا يكون الشمول ثابتاً في مرحلة المدلول التصوري فيهما، بخلاف الجمع المنكر.

نعم، مفهوم الاستيعاب والشمول غير مستفاد لا من الجمع ولا من اللام فلو كان العموم خصوص مفهوم الاستيعاب فهو منتف في الجمع المحلّى، ولو كان العموم أعم منه ومن واقع الاستيعاب \_ أي مطلق الدلالة الوضعية التصورية على الشمول \_ فهو ثابت في الجمع المحلّى والمضاف، والله الهادي.

وأمّا الوجوه التي ذكرها السيد الشهيد ﷺ لابطال الدلالة عـلى العـموم فثلاثة:

١ ـ دخول (كل) على الجمع المحلّى وهو يدلّ على عدم العموم فيه وإلّا يلزم
الشعور بالتأكيد والتكرار على الأقل إن لم نقل باستحالته.

وفيه: أوَّلاً ـ أنَّه لا يتمّ بناءً على المسلك الثاني؛ لأنَّ (كل) تدل على مفهوم الاستيعاب الاسمي وهو غير مفاد من الجمع المحلّى على هذا المسلك.

وثانياً - على المسلك الأوّل - أي القول بوضع اللام للعموم - أيضاً يكون بنحو المعنى الحرفي وهو غير العموم الاسمي نظير الجمع وهيئة الجمع في قولك جميع أو جمع العلماء، فهما مفهومان متباينان فلا تكرار.

وثالثاً - إمكان الفرق بين نحوي الاستيعاب من حيث المجموعية والاستغراقية والاجزائي والأفرادي.

٢ ـ إنّ دعوى وضع اللام للعموم \_ المسلك الأوّل \_ يستلزم الاشتراك، وهو بعيد بل خلاف الوجدان واستفادته من معنى التعيين الموضوع له اللام \_ المسلك الثاني \_ غير صحيح؛ لأنّ التعيين ليس منحصراً في التعيين الصدقي ، إذ يعقل في الجمع التعيين الجنسي ، أي الإشارة إلى جنس الجمع كما في اللام الداخلة على ما يرادف هيئة الجمع ، كعنوان الجمع والكثير والعديد في قولك: (أكرم العديد أو الكثير من العلماء) ولا معين لأحد المعنيين من التعيين .

وهذا الوجه شطره الأوّل قابل للقبول؛ ولهذا استبعدنا المسلك الأوّل، إلّا أنّ شطره الثاني غير تام، لما تقدم من أنّ هيئة الجمع غير موضوعة لمفهوم الجمع والكثرة، بل لواقعها بنحو المعنى الحرفي والحالة في الطبيعة المتكثرة في الخارج، أي هيئة الجمع تدل على التعدد الوجودي والفردي للطبيعة ولا تدلّ بنفسها على طبيعة أخرى حتى مفهوم الجمع والتكثر الاسمي لكي يمكن أن تكون اللام الداخلة عليه اشارة إلى الجنس، فلا مجال للتعيين الجنسي فيه، إلّا بملاحظة مفهوم الجمع والتكثر واستفادته بالعناية من هيئة الجمع، ولهذا يحتاج افادة هذا المعنى بالجمع المحلّى إلى قرينة وعناية بحسب الوجدان اللغوي.

٣ - النقض بموارد تقييد الجمع المحلّى بمقيد نوعي كما في أكرم العلماء العدول، فإنّه لو كان يستفاد من الجمع المحلّى العموم وضعاً لزم المخالفة والتناقض في مرحلة المدلول التصوري أو افتراض العموم المفاد مراعى بعدم مجيىء مقيد رغم تمامية الدال الموضوع للعموم، وكلاهما معلوم البطلان وجداناً.

وهذا الوجه تام ولكنه على المسلك الأوّل، ولا ندعيه، ولا يتمّ على المسلك الثاني الذي ندعيه. ص ٢٦٢ قوله: (الجهة الأولى ـ في حجّية العام في تمام الباقي بعد التخصيص...).

لا إشكال في المخصص المتصل الوارد على مدخول العام من قبيل أكرم كل عالم عادل أو إلاّ الفساق؛ لأنّه تخصّص لا تخصيص فالعموم ينعقد ابتداءً في الباقي حقيقة.

> وإنّما البحث في موردين: أ \_ المخصص المنفصل.

ب ـ المتصل المستقل ، أي بعد تمامية عموم العام ومدخوله واستقرار ظهوره كما إذا قال أكرم كل عالم ولا تكرم الفاسق من العلماء حيث يكون التصادم بينهما واضحاً وجداناً والأوفق البحث أوّلاً في القسم الأوّل ثمّ الحديث في الثاني ، وما يكون فيه من اشكالات الاضافة .

فنقول: حاصل الاشكال أنّ العام بعد ورود الخاص يعلم أنّه لم يرد منه العموم وأي مرتبة من مراتب الباقي ليس عموماً، وليس مطابقاً لمدلول اللفظ، فكيف يعين مرتبته في تمام الباقي بالخصوص بعد أن سقطت الدلالة المطابقية على العموم عن الحجّية وبسقوطها تسقط الدلالة التضمنية على تمام الباقي عن الحجّية أيضاً.

والبحث ليس بطرحة التشكيك في كبرى حجّية العام في الباقي لكي يرجع إلى السيرة العقلائية وإنّما بالطرحة الثانية أي نكتة هذه الحجّية وملاكها بعد وضوح أنّ العقلاء ليست لهم قرارات تعبدية صرفة فلابد من ادراج المقام تحت كبرى من كبريات قواعد حجّية الظهور العقلائية، والمسالك التي وجدت في الجواب على السؤال المذكور يمكن تصنيفها إلى ثلاثة مسالك كل واحد منها أخف مؤنة مما بعده:

المسلك الأوّل: مسلك التخصّص وهو مسلك الميرزا ﷺ على حد موارد ورود التخصيص المتصل على مدخول الأداة، وله ثلاث تقريبات:

أ \_ وضع العموم لاستيعاب ما هو مدلول المدخول في طول اجراء مقدمات الحكمة والتي هي أعم من عدم البيان المتصل والمنفصل.

ب \_ وضع العموم لاستيعاب ما يراد واقعاً من المدخول ولو ثبت واحرز ببركة الإطلاق الذي يتم بمجرد عدم البيان المتصل.

ج \_ وضع العموم لاستيعاب ما ينطبق عليه المدخول عدا ما يستثنيه من مراده.

والجامع بينها اخراج ما لا يراد من مدخول العام في مرتبة سابقة على الاستيعاب.

ويرد على هذا المسلك بتقريباته الثلاثة:

أوَّلاً \_ ما تقدم من بطلان المبنى وانَّ أدوات العموم تدل على استيعاب ما ينطبق عليه مدخولها وضعاً.

ثانياً - يلزم منه إمّا ربط المدلول الوضعي للعموم الذي هو مدلول تصوري بمدلول تصديقي وهو واضح البطلان.

ثالثاً \_ لزوم اجمال العمومات على الأوّل والثالث إذ لو أريد البيان والاستثناء الصادر واقعاً الواصل ولو للبعض لزم الاجمال وإن اُريد الواصل إلى كل المكلّفين لزم عدم حجّية الواصل إلى بعضهم حتى في حقهم وإن أُريد الواصل إلى كـل مكلف بحسبه لزم كون مراد المتكلم بالنسبة لكل انسان غيره بالنسبة لغيره وهو غير معقول في باب الارادة والدلالة وإن كان معقولاً في الحجّية.

ثمّ إنّ هذا المسلك خلاف الوجدان القاضي بانعقاد العموم في مرحلة المدلول الاستعمالي للام حتى بعد ورود التخصيص المنفصل.

المسلك الثاني: مسلك التخصيص في الدلالة التصديقية الجدية فقط، وهو مسلك الكفاية، حيث قال: بأنّ الظهور في ارادة ما قصد افهامه جداً منحل بعدد المداليل التي قصد افهامها، فإذا سقط بعضها يبقى الباقي على الحجّية دون أن يكون اللفظ مستعملاً في غير معناه أي الظهور الحالي التصديقي في ارادة تفهيم المعنى الموضوع له باللفظ للسامع باق على حاله.

وهناك عدة مناقشات يمكن أن تثار بوجه هذا المسلك:

١ - النقض بالتخصيص الوارد على العام المجموعي حيث لا يكون فيه إلا
حكم واحد لا أحكام عديدة انحلالية ، فالظهور التصديقي الثاني يكون كالأوّل
ظهور واحد يدور أمره بين الوجود والعدم.

وقد حاول أن يجيب السيّد الشهيد الله على هذا النقض بأنّ العرف يتعامل مع المجموعي معاملة الاستغراقي ولو باعتبار التسامح العرفي في تبعيض دلالاتها الجدية، ومن هنا اعترض على هذه المحاولة بأنّها لا تستطيع أن تفسر وجه حجّية العام في تمام الباقي بلا رجوع إلى توسعة عقلائية وعرفية مفترضة مسبقاً.

ولكن الصحيح عدم ورود هذا النقض بلا حاجة إلى توسعة عرفية ورجوع

إلى السيرة العقلائية وذلك لأنّه وقع خلط في النقض بين عدم انحلالية الحكم وعدم انحلالية الظهورات التصديقية، فإنّ الظهور التصديقي بوجود حكم واحد له موضوع واحد ليس هو المنحل وإنّما المنحل وجود ظهورات أخرى زائداً على الظهور المشار إليه الثابت بأصل الخطاب مع قطع النظر عن عمومه حيث انّ لكل خطاب حكماً وموضوعاً لا محالة، ومفاد الظهورات الأخرى هو كون كل فرد من أفراد العالم جزء من ذلك الموضوع الواحد للحكم وإلّا لكان يستثنيه وهذه ظهورات انحلالية عرضية إذا سقط بعضها لا وجه لسقوط الباقي منها.

والحاصل: لا فرق بين المجموعي والاستغراقي من ناحية تعدد الظهورات، وإنّما الفرق من ناحية مفاد كل ظهور منها فإنّه في الاستغراقي كون هذا الفرد فرداً مستقلّاً من موضوع الحكم وفي المجموعي كونه جزءً له.

وهذا هو الذي يفسّر لنا وجه زيادة العناية فيما إذا كان التخصيص زائداً حتى في العام المجموعي.

٢ – الاشكال في أصل انحلالية الظهور التصديقي الثاني – الظهور في الجدية – لأنّ الجد والهزل والصدق والكذب أوصاف لنفس الكلام لا لمحكيه كالغيبة أو كشف السرّ فإنّها تتعدد بتعدد المحكي، بخلاف الكذب أو الهزل فيكون هذا الظهور كالظهور الاستعمالي التفهيمي ظهوراً وحدانياً كيف وإلّا لزم النقض بما إذا قال: (أكرم هؤلاء الأربعة أو الاثنين) ثمّ ورد: (لا تكرم زيداً منهم)، فإنّه لم يستشكل أحد في وقوع التعارض بينهما مع انّه بناءً على الانحلالية في الظهور التصديقي الثاني يمكن الحفاظ على الظهور الاستعمالي والحفاظ على الظهورات الجدية الانحلالية غير معلومة الانتفاء. وهذا الاشكال أيضاً غير تام كما يشهد بذلك نفس وجدانية زيادة المؤنة والمخالفة في موارد دوران الأمر بين تخصيص الأقل أو الأكثر . وتقريره الفني يمكن أن يكون بأحد نحوين:

الأوّل: أنّ العموم يستفاد من مجموع أمرين: ذكر العام والسكوت عن مخصصه، والأوّل وإن كان كلاماً واحداً إلّا أنّ السكوت الذي هو دخيل في تحقق العموم متعدد بعدد ما يسكت عنه من القيود، فإذا انكشف بعد ورود التخصيص عدم جدية السكوت عن بعض القيود تبقى جدية السكوت عن غيرها على حالها لكونها سكوتات عديدة بحسب الحقيقة.

وهذا البيان غير تام لوجهين:

أ ـ أنَّه لا يستطيع أن يفسَّر لنا موارد تخصيص العام الصريح في العموم بحيث يكون الكلام بنفسه متعرضاً للعموم حيث تكون الدلالة على نفي القيد لفظية اثباتية وهو أمر واحد.

ب \_ أنَّ السكوت عن القيد في باب العموم \_ كما تقدم \_ ليس هو الدال على العموم وإنَّما هو حيثية تعليلية لانعقاد المطلق بالحمل الشائع ودلالة أدوات العموم لفظاً على استيعاب تمام أفراده، فانحلاليته لا تجعل ما هو الدال \_ وهو الكلام \_ ودلالته اللفظية انحلالية.

الثاني: أنَّ الجدية غير الصدق والكذب، فإنَّهما وإن كانا لا يتعددان؛ لأنَّ موضوعهما الكلام الواحد مع قطع النظر عن سعة وضيق مدلولهما، إلَّا أنَّ الجدية أمر آخر يراد منه انشاء المتكلم أو اعتقاده بما هو مدلول اللفظ، فيكون موضوعها والمتصف بها الكلام بما له من مدلول وحكاية، فكلما كانت الحكاية والمدلول أوسع كانت الجدية أيضاً أوسع دائرة.

وإن شئت قلت: إنّ موضوع الجدية الكلام بما هو سبب للكشف عن ثبوت مدلوله انشاءً أو اخباراً، فإذا كانت له مداليل متعددة بمقتضى انحلالية العموم فلا محالة هناك تسببات عديدة من قبل المتكلم. وظاهر حاله أنّ كل واحد منها إنّما صدر منه على وجه الجد وثبوت ذلك المدلول واقعاً بحسب نظره سواء كان انشاءً أو اخباراً.

وأمّا النقض بمثال العدد فيمكن الجواب عليه بأنّ صراحة الدلالة وقـوتها هناك خصوصاً في مثل المثنى يحقق ظهوراً أشبه بوحدة السياق فيوجب سريان عدم الجدية إلى تمام المدلول فيقع التعارض.

٣ – ايقاع التعارض بين رفع اليد عن الظهور التصديقي الجدي بمقدار التخصيص، أو رفع اليد عن الظهور التصديقي الاستعمالي في ارادة العموم، فإنّه لو أريد به الخصوص – أي ما عدا المقدار المخصّص – لم يلزم مخالفة في الظهور الجدي؛ لأنّه عبارة عن مطابقة ما أراده المتكلم استعمالاً مع ما يريده جداً، لا ما هو المدلول التصوري للكلام بدليل أنّه لو علم بأنّ مراده الاستعمالي غير المدلول التصوري للكلام بدليل أنّه لو علم بأنّ مراده الاستعمالي غير المدلول التعمالي الظهور الجدي؛ لأنّه عبارة عن مطابقة ما أراده المتكلم استعمالاً مع ما يريده بداً، لا ما هو المدلول التصوري للكلام بدليل أنّه لو علم بأنّ مراده الاستعمالي غير المدلول التصوري لكلام بدليل أنّه لو علم بأنّ مراده الاستعمالي الخول غير المدلول التصوري لكلامه لم تنعقد الدلالة الجدية في أكثر من المدلول الاستعمالي الاستعمالي ، وعليه فلا معين لرفع اليد عن الظهور التصديقي الثاني دون الظهور التصديقي الأوّل – كما سوف يأتي على مسلك الشيخ – لأنّ في كل منهما مخالفة الظهور واحد لا أكثر.

وقد يجاب على هذا الاشكال بأنّ هذا روحاً من التـمسك بأصـالة عـدم التخصيص لإثبات التخصّص حيث يرجع إلى التمسك بظهور حال المتكلم في أنّه جاد مريد لكل ما قصد افهامه، وبعد ضمه إلى معلومية عدم ارادة مـورد التخصيص يحاول اثبات عدم قصد افهامه، وهو من التـمسك بأصـالة عـدم التخصيص لإثبات التخصّص.

وقد ناقش السيد الشهيد يمرض في هذا الجواب تارة بأنّه لا يتم في المخصّص المتصل كجملة مستقلة حيث يلزم منه اجمال الظهورين ذاتاً، وأخرى بأنّا نقبل التمسك بأصالة عدم التخصيص لإثبات التخصّص في باب العمومات في الجملة على ما سوف يأتي، فيلزم أيضاً عدم تمامية هذا المسلك فيه، وثالثة بأنّ أصالة عدم التخصيص إنّما لا يجري لاثبات التخصّص بلحاظ الفرد الخارجي، أي اثبات أنّ زيداً ليس بعالم أو بلحاظ الاستناد وأنّ اللفظ حقيقة في المعنى الفلاني، وكلاهما أمران تكوينيان خارجان عن باب مرادات المتكلم، وأمّا في المقام فأصالة عدم التخصيص في الظهور الجدي الذي يعني ظهور حال المتكلم في أنّه يريد جداً كلما يقصد افهامه نتمسك به لاثبات وتحديد مقصوده الاستعمالي، وما يريد افهامه فهو تمسك بنحو ظهور في مقام الكشف عن مقصود عدم التخصيص لإثبات التخصّص في سائر الموارد والتي نكتة عدم جريانه عدم التحميص لإثبات التخصّص في سائر الموارد والتي نكتة عدم جريانه عدم التخصيص لإثبات التخصّص في مقام الكشف عن مقصود وأمور تكوينية خارجة عن دائرة المراد.

اللهم إلاّ أن يدّعى التوسعة في تلك النكتة بمراجعة السيرة والبناء العقلائي، بدعوى أنّها ترجع إلى عدم اثبات موضوع ظهور بمحموله، أو عـدم حـجّية الظهورات إلاّ بمقدار كشف مقام الاثبات عن الثبوت لا العكس، أو فـيما إذا وقع في طريق تحديد المراد الجدي لا الاستعمالي المجرد عـن الجـدي، إلّا أنّ هذه كلها بحاجة إلى مصادرة اضافية ورجوع إلى السيرة العقلائية زائداً على المقدار الثابت حرفياً في مسألة عدم حجّية أصالة عدم التخصيص لإثبات التخصّص، فهو في قوة أن يقال بأنّ مقتضى السيرة العقلائية حجّية العام في تمام الباقي.

إلاّ أنّ الانصاف أنّه يمكن دفع الاشكال ببيان آخر حاصله: أنّ موضوع الظهور في الجدية ليس واقع المراد الاستعمالي، بل ما هو المراد الاستعمالي بحسب ظاهر الخطاب المحرز وجداناً كلما لم ينصب قرينة على ارادة غير المعنى الحقيقي وإلاّ لزم أن يكون الظهور الجدي موضوعه محرزاً دائماً تعبداً بالظهور الاستعمالي وهو خلاف الوجدان، ويلزم أيضاً في موارد العلم من الخارج أو بقرينة منفصلة بارادة الاجمال أو ارادة المعنى المجازي ارتفاع الظهور التصديقي الثاني حقيقة، وهو أيضاً خلاف الوجدان وخلاف ما هو المتسالم عليه من أنّ القرينة المنفصلة لا ترفع أصل الظهور التصديقي الجدي.

فلا محيص إلّا من الالتزام بما ذكرناه من أنّ ما هو موضوع الظهور في الجدية ليس ما هو المراد الاستعمالي واقعاً بل ما يكون كذلك بحسب ظاهر الخطاب، وهذا محرز وجداناً بمجرد استعمال اللفظ وتجرده عما يصلح للقرينية على ارادة المجاز والمخصّص المتصل في جملة مستقلة لا يصلح لذلك جزماً. وعليه تندفع كل الاعتراضات الثلاثة ويثبت أنّ الأمر يدور بين رفع اليد عن ظهور واحد من ظهورات العام في مورد التخصيص وهو الظهور في الجدية أو ظهورين: وهو الظهور في ارادة تفهيم العموم بالإرادة الاستعمالية والظهور في الجدية معاً؛ لأنّ رفع اليد عن الأوّل منهما لا يرفع موضوع الثاني لكون المخصّص لا يصلح لأن يكون قرينة على المجاز وارتفاع الظهور الاستعمالي حقيقة، فتأمل جيداً. المسلك الثالث: التخصيص على مستوى المدلول الاستعمالي وهو ما ذهب إليه الشيخ ﷺ بحسب ظاهر عبارة تقريراته، فيكون المخصّص دليلاً على عدم ارادة العموم استعمالاً، وأمّا إرادة تمام الباقي فيمكن أن يكون بأحد بيانين:

اً ـ أن يكون المخصّص قرينة على الجانبين السلبي والايجابي معاً ، أي على ارادة تمام الباقي من العام استعمالاً .

وهذا جوابه مضافاً إلى عدم وجدانيته بل كونه خلاف الوجدان لوضوح أنّ الخاص لا يدل على أكثر من الجانب السلبي خصوصاً إذا كان عقلياً (ولهذا لو جاء مخصّص آخر لم يكن معارضاً مع المخصّص الأوّل بوجه أصلاً) لا يتم في موارد عدم القرينية كما إذا كان التعارض بنحو العموم من وجه فلابد أن يقال فيه ببقاء المدلول الاستعمالي على حاله وسقوط المدلول الجدي فقط، الذي هو مسلك المحقّق الخراساني شيَّخ فليلتزم بذلك في تمام الموارد.

ب \_ التمسّك بدلالة العام التضمنية على ارادة تمام الباقي ، فإنّه لا وجه لرفع اليد عن حجيتها .

وقد اعترض عليه في كلماتهم بأنّ هذه الدلالة إن أريد بها الدلالة الضمنية فهي تسقط بسقوط الدلالة على الاستعمال في العموم، وإن أريد دلالة أخرى مستقلة فهي لم تكن موجودة من أوّل الأمر ولا دال عليها، وإنّما الموجود دلالة واحدة علم ارتفاعها.

وقد حاول السيد الشهيد ينيَّ أن يدفع الاشكال عن مسلك الشيخ بأنّه يتم على مسلك التعهد لوجود تعهد واحد لا أكثر ولا يتم على المسلك المشهور المتصور في باب الوضع إذ يكون ملاك هذه الدلالة الظهور الحالي للمتكلم في أنّه يريد اخطار معنى اللفظ. ومن الواضح أنّ قصد اخطار معنى اللفظ ينحل إلى ظهورين بالدقة: ١ ـ ظهوره في أنّه لا يقصد اخطار معنى أجـنبي لم يـوضع له اللـفظ، وهذا الظهور لا ينفي احتمال ارادة وقصد اخطار جزء المعنى لأنّه ليس أجنبياً

عنه.

٢ - ظهوره في أنّه يقصد افهام تمام أجزاء المعنى الموضوع له اللفظ وإلّا لاستثناه، وهذا الظهور يمكن أن يدعى انحلاليته بعدد ما يكون بمثابة اجزاء المعنى كما تقدم في الظهور الجدي، أي أنّ ظاهر حاله أنّه يقصد اخطار هذا الجزء أيضاً وذاك الجزء وهكذا، وكل منهما مستقل عن الآخر.

وإن شئت قلت: إنّ ارادته لكل جزء باستعمال اللفظ لا ينافي الوضع وعدم ارادته لبعض الأجزاء أيضاً لا ينافي الوضع؛ لأنّه أمر عدمي وليس تسبباً وارادةً لمعنى أجنبي عن اللفظ، وإنّما هو من باب ظهور حال المتكلم في مطابقة ما يذكره تصوراً مع مراده الاخطاري وعدم كون مراده أقل من ذلك وهذه الأقلية انحلالية بعدد ما تتصور من الأجزاء والأفراد فيكون الظهور في التطابق بلحاظ كل جزء أو فرد مستقلاً عن التطابق بلحاظ الآخر وليس ظهوراً وتطابقاً واحداً.

وعليه فإذا سقط بعضها عن الحجّية يبقى الباقي على حجيته.

ولنا في المقام تعليقان:

**أولهما \_** قد يقال إنّ هذا لو تمّ فلا يصح هذا المسلك في قبال مسلك صاحب الكفاية لما تقدم من أنّه لا موجب لرفع اليد عن الظهور الاستعمالي أصلاً، أي حتى إذا كان انحلالياً، وإنّما المتعين رفع اليـد عـن الظـهور الجـدي بـمقدار التخصيص؛ لأنَّ الضرورات تقدَّر بقدرها، فلا موجب لرفع اليد عن ظهورين تصديقيين.

والجواب: أنّه بناءً على الانحلالية في الظهور الاستعمالي أيضاً ، أيّ جدوى في بقائه بلحاظ مورد التخصيص على الحجّية بعد أن لم يكن مراداً جـداً ، والظهورات تكون حجة في إثبات المراد الجدي وترتب الأثر العملي .

ثنانيهما - عدم انحلالية الظهور المذكور حتى بلحاظ ارادة أجزاء المعنى الموضوع له، بل هو ظهور وحداني، وهذا تارةً يبين بتقريب: أنّ ذات الكل والجزء وإن كانت النسبة بينهما الأقل والأكثر إلّا أنّ الصورة الذهنية للكل أو قل الصورة الذهنية للجزء ضمن الكل مباينة للصورة الذهنية للجزء المستقل، وملاك الاستعمال ما يخطره اللفظ من التصور في الذهن.

وبعبارة أخرى: أنّ ارادة اخطار المعنى ليس من قبيل الارادة الجدية المتعلقة بالمعنى وأفراده؛ فإنّ الارادة الجدية لكل فرد غيرها للفرد الآخر، وأمّـا ارادة الاخطار فهي عبارة أخرى عن التسبب والارادة التكوينية لما يتسبّب بسماع من انتقاش معنى معين في الذهن، واللفظ الواحد له تسبب واحد لا تسببات عديدة انحلالية، وهذا واضح.

وعلى هذا الأساس قلنا في بحث العام بأنّ الاستيعاب يفيد العموم إذا كان مدخوله اسم الجنس رغم أنّه غير موضوع للطبيعة المطلقة بل للجامع بينها وبين المقيدة إلّا أنّه عند تجرد الطبيعة عن ذكر القيد يكون تصورها مطلقاً بالحمل الشائع، فالميزان مطابقة المعنى المتصوّر للمستعمل فيه حين الاستعمال مع المعنى الموضوع له من حيث الصورة الذهنية حتى في قيودها التي من شؤونها بالحمل الشائع وإلّا يلزم أن لا تكون ارادة الخصوص من العام بارادة المقيّد من مدخوله مخالفة للظهور الاثباتي بل لظهور مقدمات الحكمة السكوتي ؛ لأنّ اسم الجنس مستعمل في معناه غاية الأمر كان مراده أوسع من مدلول كلامه.

وأخرى يبين بتقريب أنّ هذا في باب العمومات غير متصور ؛ لأنّ أداة العموم لابد وأن تكون مستعملة في معناها وهو الاستيعاب بنحو المعنى الاسمي أو الحرفي ومدخولها لابد وأن يكون مستعملاً في ذات الطبيعة التي تكون محفوظة في المطلق والمقيد معاً ، والعموم كان مستفاداً من مجموعهما بنحو تعدد الدال والمدلول ، فإذا أريد المجاز بنحو الجزء والكل في مدلول الأداة فالمفروض أنّها عبارة عن مفهوم الاستيعاب البسيط ، وإن أريد ذلك في مدلول المدخول فهو موضوع للجامع ومستعمل فيه أيضاً وهو بسيط أيضاً ، فلا يوجد تركيب وتركّب الا بلحاظ مجموع المدلولين ، فلو أراد اخطار جزء هذا المعنى المركب من دون وإن أرادة معاني مفرداتها كان خلاف الظهور الأوّل ، بل كان بحاجة إلى وضع جديد ، وإن أراد اخطاره من خلال اخطار معاني مفرداتها كان عبارة أخرى عن الاستعمال في العموم .

ثمّ إنّ السيّد الشهيد الله أفاد بأنّ كلاً من المحاولتين محتملة وجداناً، وهناك مؤيدات لمحاولة الشيخ اللي كوقوع التعارض بين دليل العدد أو التثنية مع ما دلّ على خروج بعضها، فإنّ استعمال المثنى في المفرد أو الأربعة في الثلاثة غلط وليس مجازاً للتقابل فيما بينها، وكذلك وضوح وجه استهجان تخصيص الأكثر ؛ لأنّ استعمال العام في الخاص القليل لا مناسبة للمجازية فيه وكارادة مجموع الباقي من العام المجموعي بعد التخصيص، وهذه المؤيدات كلها غير تامة ؛ أمّا الأخير \_ لو أريد التأييد على الانحلالية \_ فلأنّ مجموع الباقي مباين مع مجموع العام وليست النسبة بينهما أقل وأكثر حتى بلحاظ ذات المعنى.

اللهم إلا باضافة المسامحة العرفية وهي مشتركة بين المسلكين، ولو أريد كونه قرينة على الجانب الايجابي في العام أيضاً فقد عرفت عدمه. وأمّا الوسط فلأنّ الاستهجان ثابت حتى في المطلق رغم عدم لزوم المجازية أصلاً مما يكشف عن وجود نكتة أخرى فلعلها عدم التناسب بين مرحلة الاثبات والثبوت ولو بحسب النتيجة.

وأمّا الأوّل فهو على العكس أدلّ، إذ لو كانت الدلالة على ارادة تمام المعنى استعمالاً في قبال البعض ليس من ناحية الظهور الأوّل الوحداني المرتبط بوضع اللفظ بأزاء معناه، وإنّما هو من ناحية كون عدم ارادته للرابع مثلاً خلاف ظهور حاله في أنّ مراده ليس بأقل من مدلول كلامه وهو ظهور انحلالي فلماذا لا يصح استعمال الأربعة في ذات الثلاثة أو المثنى في ذات المفرد مع كون التخلف في الظهور الحالي المذكور ؟ فلابد من افتراض نكتة أخرى نظير ما تقدم في دفع هذا النقض على مسلك المحقق الخراساني شَيْنَ

ثمّ أفاد ﷺ مؤيداً رابعاً: وهو حمل الأمر على الاستحباب بورود الترخيص المنفصل مع أنّ الاستحباب ليس مدلولاً للأمر حتى ضمناً بل هو مباين معه لابد في اقتناصه من اضافة مدلول استعمالي أجنبي عن مدلول الأمر إليه وليس كالعام والخاص ليمكن ارجاعه إلى التخصيص في الظهورات التصديقية الجدية.

ثمّ أجاب عنه بأنّ للخراساني ﷺ أن يجعل الفرق بين الموردين بدعوى أنّ القرينة المنفصلة تهدم حجّية ما تهدمه المتصلة ذاتاً من الظهورات، وفي اقتران الترخيص بالأمر ينهدم الظهور الاستعمالي في الوجوب ويصبح ارادة الاستحباب فعلياً \_ ولو من باب وجود ظهور تعليقي في ارادته حيث لا يراد الوجوب منه \_ بينما في العموم والإطلاق لا ينهدم بالخاص المتصل مدلول العموم الاستعمالي بل ينهدم الظهور الجدي في ارادة العموم مع بقاء المدلول الاستعمالي للعموم على حاله كلما لم يكن التقييد في مدخول الأداة.

وهناك مؤيد واحد لمسلك الخراساني وهو موارد افادة العموم بنحو المعنى الحرفي أي بلام الجمع \_بناءً على استفادة العموم من الجمع المحلّى باللام \_كما هو مبين في الكتاب (ص ٢٨٣).

والصحيح كما عرفت عدم تماميته حتى في العموم بنحو المعنى الاسمي؛ لأنّ الاستيعاب للأفراد فيه لم يكن من خلال مفهوم واحد بل من خلال مفهومين بنحو تعدد الدال والمدلول.

والصحيح هو التفصيل بين مسلكي الشيخ والخراساني ترضيًا، ففي موارد قيام الدليل المنفصل على عدم ارادة معنى ومدلول لفظ واحد ثبوتاً كما في عدم ارادة الوجوب من الأمر أو ارادة الرجل الشجاع من الأسد يتعين المصير إلى مسلك الشيخ من كون القرينة المنفصلة تتصرف فيما هو المدلول الاستعمالي لذي القرينة، ولا يمكن أن يكون التصرف في المراد الجدي، وإلا لم يمكن اثبات المدلول الآخر المجازي أو الطولي، وفي موارد قيام الدليل على عدم ارادة معنى مفاد بنحو تعدد الدال والمدلول بدوال عديدة من باب اضافة بعضها إلى بعض كما في باب العموم، يكون الصحيح والمتعين مسلك المحقق الخراساني.

وذلك لأنَّه أوَّلاً: مسلك الشيخ غير معقول هناك إلَّا بافتراض استعمال مدلول

المدخول الموضوع للطبيعة سواءً كان اللفظ حرفياً أو اسمياً في الحصة المقيدة بما هي مقيدة وهو مع وضوح استهجانه وعدم الالتزام به في باب المطلقات يكون من المعنى المباين مع المعنى الموضوع له والذي بحاجة إلى دلالة طولية عليه بعد أن لم يكن مدلول الخاص إلاّ نفي ارادة العموم فقط لا ارادة تمام الباقي.

وثانياً : مسلك الخراساني متعين لما اشير إليه في الكتاب وجعله برهاناً فنياً وهو أنّ القرينة المنفصلة تهدم حجّية ما تهدمه المتصلة، ومن الواضح أنّ المخصّص والمقيد بكل أقسامه لا يهدم عند الاتصال الظهور الاستعمالي بل إمّا أن يهدم الظهور الجدي فقط كما إذا كان جملة مستقلة حيث انّ موضوع هذا الظهور مجموع كلام المتكلم لا كل لفظ لفظ، أو يرفع موضوع الدلالة الاستعمالية أي يغير المدلول التصوري الوضعي كما إذا كان قيداً في المدخول، أو بنحو الاستثناء الدال على الاقتطاع مباشرة، كل ذلك لكون الدلالة بنحو تعدد الدال والمدلول، ففي فرض الانفصال لا يهدم إلّا حجّية الظهور التصديقي ومع عدم المنافاة في فرض الاتصال لا يهدم إلّا محجّية الظهور التصديقي الاستعمالي كيف يعقل أن يكون على تقدير انفصاله يرفعه فإنّ ملاك الرفع التنافي ومع عدم المنافاة في فرض الاتصال يستكشف عدم التنافي في مرحلة المدلول الاستعمالي وهذا بنفسه يصلح أن يكون برهاناً أو منبهاً على الأقل على صحة مسلك المحقق الخراساني تشيءً؛ ومنه عرف حال المخصّص المتصل.

ثمّ إنّه في الإخبارات قد يقال بعدم المنافاة بين شيء من ظهورات العام والمخصص امّا الظهور التصوري والاستعمالي فواضح وامّا الظهور الجدي فلأنّ مؤداه في الجمل الخبرية أنّ المتكلم قاصد للحكاية عن العام جداً وواقعاً وهذا الظهور محفوظ حتى بعد التخصيص غايته ينكشف خطأه مثلاً أو كونه في مقام التقية أو غير ذلك من الأمور التي لا ربط لها بشيء من المداليل الثلاثة للعام بل بوثاقة المتكلم وكونه مخطئاً أو مصيباً.

وفيه: أنّ مدلول الظهور الجدي ليس مجرد قصد الحكاية بل قصد الحكاية الجدية بمعنى الحكاية التي يعتقد بها المتكلم ويصدّق بها بلا اضطرار وإكراه، وعندئذٍ إذاكان الخاص صادراً عن متكلم آخر غير المتكلم بالعام أوكان المتكلم بهما واحداً ولكنه في زمانين بحيث يحتمل اشتباهه في أحد العلمين والتصديقين لم يكن تعارض بين ظهورات العام والمخصّص وإنّما يعلم بكذب أحدهما بمعنى مخالفته للواقع وهذا هو السبب في أنّه لا يجمع بين البينتين وأمّا إذا لم يكن المتكلم بالعام والمخصّص وإنّما يعلم بكذب والتصديقين لم يكن تعارض بين ظهورات العام والمخصّص وإنّما يعلم بكذب أحدهما بمعنى مخالفته للواقع وهذا هو السبب في أنّه لا يجمع بين البينتين وأمّا إذا لم يكن المتكلم بالعام والخاص كذلك كالمعصوم والمشرع فلا محالة يقع وأمّا إذا لم يكن المتكلم بالعام والخاص كذلك كالمعصوم والمشرع فلا محالة يقع والما إذا لم يكن المتكلم بالعام والخاص كذلك كالمعصوم والمشرع فلا محالة يقع ألما إذا لم يكن المتكلم بالعام والخاص كذلك كالمعصوم والمشرع فلا محالة يقع وأمّا إذا لم يكن المتكلم بالعام والخاص كذلك كالمعصوم والمشرع فلا محالة يقع والعاص؛ إذ لا يمكن اجتماعهما معاً إلّا بأن يقصد الحكاية تقية – لو فرضنا والخاص؛ إذ لا يمكن اجتماعهما معاً إلّا بأن يقصد الحكاية منا المتكلم في وجود قصد الحكاية في موارد التقية – وهو أيضاً منفي بظاهر حال المتكلم في أنّه مختار وليس مكرهاً.

وإن شئت قلت: احتمال قصد الحكاية الاضطرارية مدفوع بظهور حالي في أنّ المتكلم جاد في حكايته أي مختار غير مكره، واحتمال قصد الحكاية خلاف الواقع اختياراً رغم علمه بذلك ينافي ما ذكرناه من أنّ المدلول لهذا الظهور هو قصد الحكاية الجادة والاعتقاد به واحتمال قصد الحكاية عن خلاف الواقع اختياراً من دون علمه بذلك مناف مع عصمة الإمام إذا كان هو المتكلم أو مع فرض أنّه لا يحتمل في المتكلم ذلك لأي سبب كان. ص ٢٩٦ قوله: (٢ ـ أن يفترض التعارض...).

ويرد على هذه الفرضية أيضاً أنّ أحد الحكمين لابد وأن يكون مطلقاً، وإلّا يلزم الدور، وحيث انّه لا خصوصية ولا تعين لأحد الموضوعين بحسب الفرض حتى واقعاً وثبوتاً فيعود المحذور، إذ كما يلزم أن يكون موضوع أصل الحكم الشرعي متعيناً ثبوتاً لابد وأن يكون إطلاق الحكم متعيناً كذلك.

ص ۲۹۷ قوله: (٤\_أن يقال بالتبعيض في الكشف...).

كأنّ المقصود أنّ للعام دلالة وكشفاً عن ثبوت مفاده في كل من الفردين إذا لم يكن ثابتاً على الآخر بحيث يكون كذب الدلالة الأخرى شرطاً لصدق الدلالة الأولى لا لمدلولها حتى يلزم الدور. فإنّ الكشف ليس إلّا عبارة عن درجة التصديق والظن الحاصلة من اللفظ والخطاب، ومن الواضح أنّه مع العلم الإجمالي بكذب أحد المدلولين يتحصل ظن تقديري في كل من الطرفين، فيظن بثبوت وجوب الاكرام في الفقير العبد مثلاً إذا لم يكن الفقير السيد واجب الاكرام ويظن بثبوته في الفقير السيد إذا لم يكن الفقير العبد يجب اكرامه.

وهذا هو معنى أخذ كذب الآخر في موضوع الكاشف لا المنكشف، وهذا الكشف المقيد أو المطلق هو موضوع الحجّية وحيث يعلم بتحقق أحد الشرطين فيعلم بفعلية احدى الحجتين على الأقل وقد يكونان معاً فعليين غاية الأمر لا يصلان معاً إلى المكلف فلا محذور فيه، وهذا وجه وتصوير يتم حتى في المخصّص المنفصل إذ تكون هذه الكاشفية المعتبرة تامة في مورده أيضاً وإن كانت الكاشفية المطلقة أيضاً متحققة. ص ٣٠٣ قوله: (وإن أريد جعل هذا العنوان مشيراً...).

هذا الاشكال غير وارد، فإنّ كل ظهور يحرز ولو بعنوان اجمالي موضوع لدليل حجّية الظهور إذا لم يكن له معارض، وفي المقام بالعنوان الاجمالي يحرز ظهور لا معارض له وكونه منطبقاً على أحد الظهورين التفصيليين غير قادح في حجيته؛ لأنّ سقوطهما عن الحجّية ليس حكماً واقعياً لهما، بل حكم في مرحلة وصولهما حيث انّهما بالاحرازين التفصيليين لا ترجيح لأحدهما على الآخر فإذا وصل أحدهما ولو بالعنوان الاجمالي ولم يكن محذور الترجيح بلا مرجح في حجيته كان حجة لا محالة ومشمولاً لدليل الحجّية؛ لأنّ موضوعه كل ظهور لا يعلم بوجود معارض له، وتمام الفذلكة في أنّ قيد لا يعلم مربوط بمرحلة الوصول لا الواقع.

ص ٣٠٥ قوله: (ولكن الصحيح عدم تمامية هذه الثمرة...).

يمكن تتميمها إذا فرضنا اتصال المخصّص التعييني بالعام كما لو ورد (أكرم كل فقير إلّا السيد منهم) وورد: (لا تكرم موالي الفقراء المجمل والمردد بين السيد والعبد) فإنّه إذا كان متصلاً أوجب اجمال الظهور في الفقير العبد ذاتاً ولا يمكن التمسك بالظهور الإجمالي في أحدهما لا بعينه من العام وتعيينه في الفقير العبد بالالتزام كما في موارد انفصال المخصّص المبيّن؛ لأنّ هذا المدلول الالتزامي أيضاً مدلول للمخصّص المتصل فيكون كالمدلول المطابقي التعييني للعام مرتفعاً ذاتاً إذا كان المراد بالمولى الفقير العبد، فيكون من موارد الابتلاء بالاجمال.

**وإن ش**ئت قلت: إنّ كلا الإطلاقين أو العمومين التفصيلي والاجمالي يبتليان بالاجمال في المقام، لاحتمال وجود ما يصلح للقرينية عليه، وهذا واضح. ص ٣٠٦ قوله: (ولهذا حكمنا في المثال المذكور بجريان استصحاب الطهارة...).

بل وجريان قاعدة الطهارة في مورد استصحابها لأنّ عموم القاعدة حجة في أحدهما لا بعينه الذي يتعين بالملازمة لنفس جريان الاستصحاب في الطرف غير المعارض معه، وهو نفس الطرف الذي يجري فيه استصحاب الطهارة حيث أنّ الطرف المعارض معه بملاك العلم الاجمالي هو الطرف الآخر.

ويترتب على هذه النكتة نتيجة عملية هي أنّه لو كان للأصل المسانخ أثر عملي زائد على الأصل غير المسانخ رتبناه في مورد الأصل غير المسانخ أيضاً كما إذا فرضنا جريان استصحاب الطهارة في الطرفين واختصاص القاعدة بأحد الطرفين؛ لكون الشك في الطرف الآخر في النجاسة الذاتية مثلاً وقلنا بعدم جريان قاعدة الطهارة في الشك فيها، فإنّه عندئذٍ تجري قاعدة الطهارة في الطرف المشكوك نجاسته العرضية واستصحاب الطهارة معاً ونتيجته قيامه مقام القطع الموضوعي مثلاً.

ص ٣٠٨ قوله: (وأمَّا تصوير الأثر لنفي التقييد بالمختون بلحاظ نفس ايقاع المعارضة ... ).

هذا البيان بهذه الصياغة غير فني، إذ لا يشترط في حجّية الأمارات ترتب الأثر بلحاظ مدلولها المطابقي بل يكفي أن يكون الأثر في مدلولها الالتزامي وهو في المقام اثبات تقييد العام بنقيض العنوان الآخر حيث يعلم إجمالاً بورود التخصيص بأحد العنوانين.

وإنَّما البيان الفنى أن يقال: بأنَّ ما يدلُّ على نفي تقيد العام بنقيض العنوان

الخاص إنّما هو عموم العام للفرد المعنون بالعنوان الخاص وهو في المقام غير المختون، والمفروض أنّ هذا العموم معلوم السقوط على كلّ حال فيكون مدلوله الالتزامي ساقطاً أيضاً، وأمّا أصالة الإطلاق في نفس العام وعدم تقييد ما أخذ في موضوعه بقيد زائد، فلا يجري في العمومات التي تكون الدلالة فيها لفظية لا سكوتية.

نعم، قد يقال بجريان أصالة الإطلاق وعدم التقييد في المطلقات، وأنّ السكوت عن ذكر التقييد بالمختون فيها ينفي أخذه ثبوتاً قيداً في الجعل، ولازمه أخذ الإسلام قيداً فيتعارض مع أصالة عدم التقييد بالاسلام.

والجواب: بأنَّ أصالة عدم التقييد لا تجري في مورد يعلم نتيجة التقييد فيه إمّا بعنوانه أو بعنوان يلازمه؛ لأنَّ ملاكها أنَّه لولا التقييد لكان مندرجاً تحت المطلق ولو في مرحلة الصدق والتطبيق، فإذا كان غير مندرج فيه على كل حال لم تجر أصالة عدم التقييد، وإن كان يترتب عليه أثر بالالتزام. ولعلّ هذا روح المقصود.

إلاً أنّه يرد عليه : بأنّ نفس نفي تقييد عالم الثبوت بقيد مسكوت عنه في عالم الاثبات غرض في مقام المحاورة يكفي لتصحيح جريان أصالة الإطلاق فيترتب عليه كل اللوازم العقلية والعادية والشرعية بلا حاجة لأن يكون الإطلاق جارياً بلحاظ تلك اللوازم والآثار ليقال بأنّه ليس في مقام البيان من ناحيتها، فتأمل جيداً.

ص ٣٠٩ قوله: (وأمّا البحث عن الفرع الرئيسي...). لعلّ الأنسب تقرير البحث كما يلي: نسب إلى القدماء حجّية العام في الشبهة المصداقية لمخصصه المنفصل الدائر بين الأقل والأكثر ، وكأنّ منشأه توهم جريان ما ذكر في وجه حجيته في الشبهة المفهومية لمخصصه المنفصل من تمامية المقتضي ، وهو ظهور العام الشامل في نفسه للمشكوك وعدم حجّية المانع وهو المخصّص لكونه شبهة مصداقية له ، وكلما تمّ الظهور المقتضي للحجية كان حجة حتى يثبت المانع .

وقد قصدت مدرسة المحقق النائيني ﷺ للمنع عن حجيته ببيان أنّ العام بعد التخصيص يتعنون بنقيض عنوان الخاص؛ لأنّ المخصّص يكشف عن أخذ قيد في موضوع العام ومعه لا يمكن التمسك به في المصداق المشكوك لعدم احراز العنوان المقيد وإن كان ذات عنوان العام صادقاً.

وهذا البيان يمكن تقريبه بأحد وجوه:

١ – البيان الساذج: من أنّ العام بعد ورود المخصص يصنّف ظهوره إلى صنفين: صنف يكون حجة وهو ظهوره في الفقراء غير الفساق مثلاً، وصنف لا يكون حجة وهو ظهوره في الفقراء الفياق ورد المخصّص فيه، ومورد الا يكون حجة وهو ظهوره في الظهور الذي ورد المخصّص فيه، ومورد الشبهة المصداقية لا يدرى أنّه مندرج في الظهور الأوّل الحجة أو الظهور الثاني غير الحجة فيكون من الشك في أصل المقتضي.

وفيه : أنَّ التصنيف المذكور انتزاع عقلي وإلَّا فليس للعام إلَّا ظهور واحد وهو وجوب اكرام كل من يصدق عليه أنَّه فقير ، وهذا محرز الانطباق في مورد الشبهة بحسب الفرض.

٢ ـ أنَّ العام بعد ورود المخصّص علم بأنَّه لا يراد منه عمومه وأنَّ كل فقير بما هو فقير لا يجب اكرامه بل لابد وأن يكون عادلاً أو لا يكون فاسقاً لكي يجب اكرامه؛ لأنّ الاهمال الثبوتي غير معقول والإطلاق خلاف التخصيص فيتعين التقييد، وحينئذٍ لو أُريد من التمسك بعموم العام في الشبهة المصداقية لمخصصه اثبات وجوب اكرامه لكونه فقيراً غير فاسق فالمفروض الشك في صدق ذلك عليه وليس هو عموم العام، وإن أُريد اثبات وجوب اكرامه لكونه فقيراً فقط فهذا الظهور في العام معلوم الكذب بعد ورود التخصيص.

وفيه: أنّ ما ذكر من أنّ المخصّص يكشف عن وجود قيد في موضوع العام وإن كان صحيحاً بالبيان المتقدم إلّا أنّ الأمر الثاني مصادرة إذ المفروض حجّية العام في تمام ظهوراته إلّا ما ثبت خلافه، والمفروض ظهوره في شمول الفرد المشكوك وايجاب اكرامه ولو من جهة كونه عادلاً واقعاً. وليس حجّية هذا الظهور مشروطاً ومنوطاً بكونه عادلاً بحيث لابد من اثباته في المرتبة السابقة بل الظهور المذكور بنفسه مثبت لذلك واقعاً بالملازمة، ففرق بين اثبات القيد المستكشف أخذه ثبوتاً بظهور العام اثباتاً وبين كونه شرطاً في التمسك بالعام فإنّ هذا لا موجب له إلّا إذا فرض أنّ العام إنّما يثبت حكمه على كل فرد بملاك العنوان المأخوذ فيه فقط أي بلا قيد آخر وهو أمر مقطوع العدم بعد ورود المخصّص، وهذا واضح البطلان، إذ لازمه عدم حجّية العام في الباقي كما ذكر في الكتاب.

٣ - إنّ العام بعد ورود المخصّص علم بأنّ الجعل المفاد به مقيد بنقيض عنوان الخاص، فإذا أريد من التمسك بعموم العام في المصداق المشكوك نفي تقييد الجعل بقيد زائد ولو بأن يكون شخص ذلك المصداق عدمه قيداً في الجعل فهذا معقول وصحيح، إلّا أنّه خارج عن البحث، إذ المفروض الشك في وجوب اكرام ذلك الفرد من جهة الشبهة المصداقية لا الحكمية، وهذه شبهة حكمية، ونفي التخصيص فيها لا يفيد في تعيين حكمه من ناحية الشبهة المصداقية واحتمال التخاص في المصداقية واحتمال التخاص في المعام في المصداق المشكوك نفي تقييد معقول وصحيح في المعام في الحميم معقول وصحيح ما التمال المعام في الم

عدم وجوب اكرام الفرد المشكوك من ناحية كونه فاسقاً، وإن أريد من التمسك بعموم العام فيه اثبات اندراجه في الجعل المقيد وهو اكرام الفقيه العادل وكونه مصداقاً له أيضاً. وإن شئت قلت: اثبات المجعول الفعلي فيه. فهذا غير تام لوجوه:

١ – إنّ الخطاب ناظر إلى الجعل لا إلى فعلية المجعول فإنّه تطبيق عقلي وهي وجود وهمي في مرحلة متأخرة عن مدلول الخطاب. وبتعبير آخر: الخطاب لا يكشف إلّا عمّا هو الجعل، وأمّا ما يندرج في موضوع جعله من المصاديق الخارجية فليس العموم واستيعاب كل فرد فرد في القضايا الحقيقية يعني ذلك، كما لعله منشأ هذا التوهم وإنّما العموم والاستيعاب ملحوظ في مرحلة الموضوعية لما هو مفاد العام وهو الجعل، فكل فرد فرد يستوعبه العام بمعنى عدم تقيد الجعل بعدمه لا انظاب ومنوع الجعل عليه فرد في القضايا الحقيقية مرحلة الموضوعية لما هو مفاد العام وهو الجعل والاستيعاب ملحوظ في مرحلة الموضوعية لما هو مفاد العام وهو الجعل عليه فرد يستوعبه العام بمعنى عدم تقيد الجعل بعدمه لا انظباق موضوع الجعل عليه فإنّه ليس مفاداً ومدلولاً للعام أصلاً.

نعم في القضايا الخارجية يكون نفس تصدي المولى مستلزماً لملاحظة الانطباق الخارجي.

٣ \_ إنّه مفاد اخباري وليس انشائياً فلا يمكن أن يجتمع مع مفاد العام الانشائي؛ لأنّه يستلزم استعمال اللفظ في معنيين وهو لو فرض معقوليته ثبوتاً غير صحيح اثباتاً، مضافاً إلى لزوم أن يكون عموم العام للفرد الواحد وهو زيد عند الشك في فسقه اخبارياً وعند العلم بكونه عالماً انشائياً ، وذلك غير معقول في إطلاق واحد. هذا كلّه إذا لم يحمل العام في تمام الأفراد على الإخبار عن فعلية المجعول وإلّا كان أشنع وأوضح بطلاناً .

٤ - إنّ العام لا يشمل كل فرد إلّا مرّة واحدة لاثبات الحكم فيه فإمّا يشمل الفرد المشكوك بلحاظ مرحلة الجعل أو المجعول فاثباتهما معاً فيه غير معقول، واثبات المجعول فقط غير معقول أيضاً؛ لتوقفه على الجعل واثبات الجعل فقط معقول ولكنه غير مقيد كما تقدم.

وفيه: نثبت المجعول بهذا الظهور بالمطابقة والجعل بالالتزام فلا محذور.

٥ - ما ذكره المحقّق العراقي تلمن من أنّ العام لا يشمل كل فرد إلّا مرة واحدة بينما على هذا الأساس سوف يشمل الفرد المشكوك مرتين: مرة بلحاظ الشبهة الموضوعية لاثبات اندراجه في موضوع الجعل، ومرة بلحاظ الشبهة الحكمية لنفي احتمال تخصيص زائد به، فاستفادة الأمرين معاً بدلالة واحدة غير معقول.

ثمّ أجاب عليه: بالانحلالية في الحجّية سنخ ما يذكر في جواب الشبهة في الأخبار مع الواسطة، فالحجية وإن كانت واحدة جعلاً إلّا أنّها منحلة في مرحلة التطبيق، ولا محذور أن يتحقق فرد من موضوع الحجّية في طول شمول الحجّية لفرد آخر.

وهذا الجواب مع أصل الاشكال غير تام؛ لأنّ موضوع الحجّية في المقام هو الدلالة والعموم، فإذا كان شمول العام لكل فرد دلالة واحدة وشمولاً واحداً لا أكثر فلا يتولد من حجّيته دلالة أخرى لتكون موضوعاً طولياً للحجية. وإذا كان شمول العام لكل فرد فيه دلالتان كان كل منهما في عرض واحد موضوعاً لدليل الحجّية ، والأمر كذلك ؛ لأنّ مدلول العام إذا كان هو الحكم الفعلي الجزئي كان لشمول العام لهذا الفرد المشكوك مرة واحدة مدلولان التزاميان : أحدهما كونه عادلاً والآخر عدم تقيد الجعل بتخصيص زائد ، وكلاهما في عرض واحد موضوع للحجية بلا محذور .

وهكذا يثبت أنّ المهم الاعتراضات الثلاثة الأولى.

هذا كله بناءً على ارادة اثبات الحكم الواقعي بمعنى المجعول الجزئي في الفرد المشكوك بعموم العام وأمّا إذا أريد اثبات حكم آخر ظاهري أو اثبات وجوب اكرام شخصي غير الجعل العام ففيه مفارقات أخرى إلّا أنّ أصل هذين الاحتمالين لا ينبغي ذكرهما في المقام كما هو واضح. وهكذا يثبت صحة التقريب الثالث لكلام المحقق النائيني ﷺ.

ثمّ إنّ المحقق العراقي ﷺ حاول الاعتراض على البيان المذكور بأحد أمور ثلاثة (١):

١ - النقض بموارد موت الفقراء الفساق وانحصار الأفراد الباقية في صنف واحد فكما أنّ ذلك لا يوجب تعنون الأفراد الباقية تحت العام بقيد بل هي على ما هي عليه قبل خروج من خرج من كونها تمام الموضوع فكذلك الحال أيضاً في التخصيص فإنّه لا يوجب احداث قيد ايجابي أو سلبي في الأفراد الباقية ولا تغيراً في موضوعيتها للحكم بالانقلاب عن كونها تمام الموضوع إلى جزئه.

وفيه: أنَّه خلط واضح بين الحكم بمعنى الجعل والحكم بمعنى المجعول

<sup>(</sup>١) نهاية الأفكار ١-٢: ٥١٩.

الفعلي فإنّ انعدام أو موت بعض الأفراد تضييق في الحكم بمعنى المجعول الفعلي الخارجي ولا ربط له بالجعل، فإنّه ثابت قبل تحقق أي موضوع في الخارج، بنحو القضية الحقيقية التي يكون الموضوع مفروضاً فيها مقدّر الوجود، بينما التخصيص راجع إلى مرحلة الجعل والذي إمّا أن يكون مطلقاً أو مقيداً؛ لاستحالة الاهمال ثبوتاً، فإذا لم يكن مطلقاً تعين التقييد لا محالة.

٢ ـ ما يظهر من أحد تقريري العراقي ﷺ من أنّ التخصيص تضييق لحكم العام في مورد التخصيص، وهو متأخر عن موضوعه فيستحيل أن يكون مـوجباً لتعنون موضوع العام بنقيضه وتضييقه.

وفيه: ليس المدعى كون التخصيص واسطة ثبوتية في تقييد موضوع العام ثبوتاً، وإنّما هو واسطة اثباتية كاشفة عن تقييدها في المرتبة السابقة ببرهان استحالة الاهمال والإطلاق معاً بعد ورود المخصّص.

٣ - ما يظهر من التقرير الآخر من أنّ هذا الكلام خلط بين باب التقييد والتخصيص، فإنّ التقييد يرجع إلى الكشف عن أخذ قيد زائد على ذات الطبيعة المفادة بالمطلق فلا تكون الطبيعة تمام الموضوع بل جزء الموضوع لا محالة، وأمّا التخصيص فليس إلّا اخراج بعض الأفراد أو الأصناف عن دائرة موضوع العام الموام الموجب لحصر حكم العام ببقية الأفراد أو الأصناف من دون اقتضائه لتغيير في عنوان الأفراد الباقية في مقام موضوعيتها للحكم.

وفيه: أنَّ هذا إنَّما يعقل في القضايا الخارجية التي يكون الملحوظ فيها ذات الأفراد الخارجيين فإذا قال: أكرم هؤلاء وأخرج منهم بالمخصص المنفصل زيداً مثلاً فإنّ هذا لا يستلزم تعنون الباقي بعنوان زائد بل لعلّ المولى أشار إلى ذواتهم ثبوتاً أيضاً وجعل حكمه على ذلك بلا أخذ أي عنوان، وأمّا القضايا الحقيقية والتي يكون الحكم فيها منوطاً بعنوان مأخوذ مقدر الوجود فيه، فالعموم وإن كان بمعنى استيعاب تمام أفراد ذلك العنوان إلّا أنّ عموم الإشارة ليس إلى أفراد خارجية بل إلى كل ما يمكن أن يفترض مصداقاً لذلك العنوان، فلو فرض ورود تخصيص على مثل هذا العام كان لابد من أخذ قيد عنواني في موضوع العام لامحالة وإلّا بقي الحكم عاماً وهو خلف، بل كلما كان التخصيص بقيد على نهج القضية الحقيقية وإن كان العام قضية خارجية كما إذا قال: (أكرم هؤلاء) ثمّ قال: (لا يجب اكرام فساقهم)، كان العام من ناحية هذا القيد قضية حقيقية فلابد وأن يتعنون موضوع العام ثبوتاً بعنوان غير الفاسق من هؤلاء؛ إذ من دون أخذ العنوان لا يعقل ثبوتاً حصر الحكم في غير مورد التخصيص، فبرهان المحقق النائيني تأيً على التعنون في القيود والمخصصات المأخوذة في أدلّة التخصيص على نهج القضية الخارجية تام لا إشكال عليه من دون فرق بين العام أو المطلق، وإنّما الفرق أنّ الدلالة على الاستيعاب في العام باللفظ وفي المطلق بالسكوت.

لا يقال: ليكن الجعل في العام بعد التخصيص على وزان جملة أكرم كل الفقراء إلاّ فساقهم دون أخذ عنوان العادل أو غير الفاسق في موضوع وجوب الاكرام.

فإنّه يقال: الاستثناء حيثية في مرحلة الاثبات والدلالة، وأمّا ثبوتاً فالقضية المجعولة لابد وأن يكون موضوعها محدداً ولو بأن يكون (إلّا) بمعنى من لا يكون فاسقاً منهم ولا نريد بالتعنون إلّا ذلك.

ثمّ إنّ روح بيان الميرزا النائيني ﷺ غير متوقف على أن يكون العام متعنوناً موضوعاً بعد التخصيص بنقيض الخاص، بـل لنـفترض مـا يـقوله المـحقق العراقي ﷺ من بقاء موضوع العام على عنوانه في الباقي وأنّ الضيق في طرف الحكم بنحو الاستثناء فإنّه على كل حال لا إشكال أنّه بعد ورود التخصيص يكون هناك ضيق في الجعل إمّا بلحاظ موضوعه كما يقول الميرزا ﷺ أو بلحاظ حكمه فقط كما يقول العراقي ﷺ ، فإذا ضمنا إلى ذلك أنّ مفاد الخطاب الجعل لا فعلية المجعول خارجاً فعموم العام للفرد المشكوك لو أريد به اثبات عدم وجود تخصيص واخراج آخر لهذا الفرد عن الجعل – أي في الشبهة الحكمية – فهو صحيح ولكنه خارج عن محلّ البحث ، ولو أريد به اثبات اندراجه في نفس الجعل الذي ثبت تضييقه ولو بلحاظ الحكم فقط اتجهت الاشكالات المتقدمة برمتها . فتمام فذلكة الموقف في عدم جواز التمسك بالعام في الشبهة المصداقية المخصصه يكمن في أنّ ما هو مفاد الخطاب في العمومات والمطلقات معاً هو الجعل والكبرى لا المجعول الفعلي الوهمي الخارجي ، والاستيعاب بلحاظ الجعل لا يعني إلّا نفي خروجه عن الجعل لا فعلية المجعول فيه ، وهذا واضح .

ثمّ إنّ المحقق العراقي ﷺ استند في عدم جواز التمسك بالعام في الشبهة المصداقية إلى بيان آخر حاصله: أنّ موضوع الحجّية لو كان هو الظهور التصوري للفظ صحّ التمسك المذكور، إلّا أنّ موضوع الحجّية ليس ذلك، بل هو الظهور التصديقي القائم على أساس الكاشفية لا التعبد المحض، إذ العقلاء ليس لهم تعبدات كذلك وحجّية الظهور من الأمارات العقلائية، ولا أقل من احتمال ذلك، وبناءً عليه لا يكون العام حجة في الشبهة المصداقية؛ لوضوح أنّ المولى كالمكلف لا يعلم حال الفرد وقد يجهله أيضاً فلا يكون لكلامه ظهور تصديقى.

وفيه: أنَّ الخطاب لو فرض أنَّ مفاده المجعول الفعلي الإخباري على نهج

القضية الخارجية كان الظهور التصديقي أيضاً محفوظاً كالظهور التصوري وإن فرض أنّ مفاده الجعل الكلي على نهج القضية الحقيقية ، فكما لا ظهور تصديقي لا ظهور تصوري ، فالصحيح ما ذكره الميرزا لي بالتقريب المتقدم منّا في توضيحه.

ونستثني من ذلك موردين وحالتين:

**أولاهما \_**إذاكان العام قضية خارجية لا حقيقية كما في لعن الله بني أمية قاطبة وورد في دليل آخر أنّه لا يجوز لعن المؤمن فشك في شخص من بني أمية هل هو مؤمن أم لا أمكن التمسك بعموم اللعن فيه إذا توفر شرطان:

١ - أن لا يستظهر من دليل التخصص أن القيد المذكور لوحظ بنحو القضية الحقيقية كما هو الغالب في موارد التخصيص - لا موارد التعارض بنحو العموم من وجه أو المخصص العقلي - حيث يكون المخصّص اللفظي قرينة على أن الجعل مقيد به وأنه من ناحية هذا القيد ليس قضية خارجية وأن المولى لم يتصد بنفسه لاحرازه في كل فرد من الأفراد الخارجيين.

٢ ـ أن لا يعلم بتحقق موضوع المخصص في الخارج كما إذا علم بأنّ بعض بني أُمية مؤمنين فإنّه في مثل ذلك سوف يعلم بتقيد الجعل ثبوتاً لا محالة بغير المؤمن منهم ، فلا يمكن التمسك بالعموم في الفرد المشكوك أيضاً .

والصحيح: أنّ الشرط الثاني غير لازم، إذ لعل القيد خروج ذلك الفرد المعلوم ايمانه بعنوانه الخاص كزيد لا عنوان غير المؤمن لكي تكون القضية المجعولة حقيقية من ناحية هذا القيد، ففي المشكوك نتمسك بعموم القضية الخارجية. وكون الدخيل في الملاك لباً وجداً هو عدم الايمان لا يقدح ببقاء الجعل مطلقاً من ناحيته لكون القضية خارجية ، فلعلَّ المولى قد أحرز الملاك في غير زيد من بني اُمية .

وإن شئت قلت : غاية ما يلزم هو العلم بثبوت التقييد في الجعل بنحو القضية الخارجية لا الحقيقية من ناحية هذا القيد فيبقى إطلاق الجعل على حاله بلحاظ الفرد المشتبه، إلا أنّ هذا بالدقة ليس من الشبهة المصداقية، بل من الشك في أصل مخصص زائد على القضية الخارجية، وإنّما يتصور الشك في الشبهة المصداقية للقضية الخارجية فيما إذا علم باخراج زيد مثلاً منهم وشك في أنّ هذا الفرد زيد الخارج أو عمرو الداخل في العام، ولا إشكال أيضاً في عدم حجّية العام فيه، وهذا بنفسه يؤيد ما ذكرناه من أنّ نكتة عدم الحجّية لا تتوقف على مسألة تعنون العام في عالم الثبوت والجعل أصلاً، والنكتة هي أنّ هذا ليس ظهوراً آخر في العام غير الظهور المعلوم السقوط عن الحجّية لو كان هذا الفرد زيداً لا عمرواً فلا يصحّ التمسك به.

الثاني - أن تكون القضية حقيقية ولكن موضوع الجعل شبهة حكمية، كما إذا قال: (كل ماء مطهر)، وعرفنا من الخارج أنّ خصوص الماء الطاهر يطهّر، فشك في طهارة ماء الكرّ المتغيّر بالمتنجس مثلاً أنّه طاهر أم نجس، فإنّه يمكن التمسك بعموم كل ماء مطهر فيه لاثبات طهارته، إذ لعل المولى المشرع للطهارة قد أطلق جعله للمطهرية لكل ماء؛ لأنّه كان قد أحرز ذلك في كل ماء، وهذا يتوقف على تمامية الشرطين المتقدمين لكي يحتمل عموم الجعل ثبوتاً، وهذا بحسب الحقيقة يرجع إلى الشك في أصل التخصيص لا الشبهة المصداقية للمخصّص كما أنّه لا يختص بالعام بل يتم في المطلق أيضاً.

والاشكال السابق لا يرد هنا كما ذكر في هامش الكتاب.

استصحاب العدم الأزلى :

وذلك فيما إذا كان العنوان المستصحب عدمه على تقدير وجوده مقارناً مع وجود الجزء الآخر من الموضوع كالقرشية والمرأة فيراد استصحاب عـدمه الثابت قبل تحقق ذلك الموضوع.

والبحث تارة لاثبات موضوع العام إذا كان المخصّص وجودياً كما هو الغالب، وأخرى يكون البحث في جريانه في نفسه ولو لنفي حكم الخاص إذا كان الزامياً أو لنفي أي حكم مرتب على موضوع مركب من هذا القبيل، فإنّ المانعين عن جريانه لهم بيان في خصوص البحث الأوّل تارة ولهم بيان آخر يتم حتى في البحث الثاني.

أمّا البحث الأوّل فقبل الدخول فيه لابد وأن يذكر بأنّ هذا البحث يتوقف على القول بتعنون العام بنقيض عنوان الخاص وإلّا فلا يجري الاستصحاب الموضوعي بل لابد من الرجوع إلى العام لو صحّ التمسك به في المصداق المشتبه أو الرجوع إلى الأصول الحكمية ؛ لأنّ نفي العنوان الخاص ليس منقحاً لموضوع العام، بل لابدّ من اثبات كون الفرد المشكوك مشاراً إليه ومراداً بالعنوان الأوّل من العام، وهو من الأصل المثبت.

ومنه يظهر بطلان ما في الكفاية، وظاهره كفاية نفي الخاص لترتيب حكم العام بالاستصحاب لشموله لكل عنوان غير عنوان الخاص. وقـد يـقصد أنّ العنوان السلبي \_ وهو ما ليس مصداقاً للخاص \_ أيضاً مشمول للعام.

وفيه: أنّه مبني على أن يكون العموم والإطلاق جمعاً للقيود وليس كذلك، فليس معنى العموم ثبوت الحكم على كل صنف ونوع بعنوانه ليقال إنّ مـنها العنوان السلبي النافي للخاص مثلاً<sup>(١)</sup>. فلندخل في صلب البحث فنقول: إنّ الميرزا النائيني ﷺ بيّن في المقام وجهاً للمنع يتألف من مراحل:

١ - إنّ مفهوم الحكم إذاكان مركباً من جزئين سواء كانا وجوديين أم عدميين
أم مختلفين فتارة يلحظ كلّ جزء بحاله، وأخرى بما هو مضاف إلى الآخر ونعت
له، ففي الحالة الأولى إذاكانت حالة سابقة لذلك الجزء أمكن استصحابه وترتيب
الحكم عليه، وفي الثانية لا يمكن ذلك؛ لعدم ثبوت الاضافة والربط والنعتية
بذلك إلّا بنحو الأصل المثبت.

٣ ـ إنّ الجزءين إذا كانا جوهراً وعرضاً له فلابد من أخذ النعتية ببرهان أنّه لولا ذلك لزم ثبوت الحكم لو تحقق العرض ولو في محل آخر وهو خلف.

٤ ـإذاكان الجزءان جوهراً وعدم عرضه فثبو تاً يتصور أخذه بنحو نعتي ، أي أخذ اتصاف الموضوع بعدم عرضه بنحو مفاد القضية المعدولة ويمكن أخذه

<sup>(</sup>١) وهنا محاولة للشيخ الاصفهاني تَثْنِئُ واضحة الجواب راجعها في ص ٣٤٣ نهاية الدراية ج ٢.

بنحو محمولي أي أخذ عدم قرشية تلك المرأة بحياله ومن دون اضافته إلى المرأة الذي هو مفاد القضية المحصلة (والتعبير عن ذلك بمفاد ليس الناقصة والتامة غير فني كما لا يخفى) ولا يلزم منه المحذور المتقدم في طرف أخذ وجود العرض جزءً للموضوع؛ لأنّ المعدوم متقيد بهذه المرأة ، فعدم قرشية غيرها لا يجدي في تحقق الموضوع المركب.

إلّا أنّ الميرزا النائيني ﷺ رغم ذلك ادعى لزوم أخذ العدم نعتياً لا محمولياً مدعياً في وجه ذلك نكتة يمكن تقريبها بنحوين:

١ - إنّ انقسام الموضوع بلحاظ صفاته ونعوته يكون مقدماً على انقسامه بلحاظ مقارناته، فالمرأة في المرتبة الأولى تنقسم إلى قرشية وغير قرشية الذي هو عدم نعتي، وإن كان فرض وجود المرأة مع عدم قرشيتها بنحو العدم المحمولي ملازماً مع العدم النعتي إلّا أنّه تصل النوبة اليها في مرتبة متأخرة، وعليه إذا كان هناك تقييد لموضوع الحكم فلا محالة يكون بالنحو الأوّل لا الثاني.

وهذا المقدار جوابه أنّه لا موجب للأسبقية فإنّ كلا التقييدين معقول في نفسه بحسب الفرض ومجدٍ في تحقيق غرض المولى.

٢ - إنّ موضوع الحكم في عقد وضع القضية إمّا أن يكون مطلقاً أو مقيداً أو مهملاً، والأخير مستحيل، والأوّل خلف ثبوت أصل التقييد، فيتعيّن الثاني، وليس هو إلّا بالعدم النعتي لا المحمولي؛ لأنّه ليس قيداً للموضوع بحسب الحقيقة، بل هو قيد للحكم ابتداءً.

وقد أجاب عليه في المحاضرات بالالتزام بالاهمال فـإنّه لا يـجب تـقييد

الموضوع بمقارنات قيده بل يبقى مهملاً من ناحيته.

وهذا الجواب غير فني، فإنَّه أوَّلاً \_ المراد بالاهمال عدم الإطلاق والتقييد وهذا غير معقول في مقام الثبوت والصورة الذهنية إلَّا بناءً على كون التقابل بينهما من العدم والملكة لا السلب والايجاب كما هو الصحيح، أو التضاد كـما هـو مختاره.

وثانيـاً \_التقييد بالعدم المحمولي ليس تقييداً للموضوع أصلاً بل هو بحسب الحقيقة تقييد للحكم ابتداءً كما قلنا، فالتقييد المعقول للموضوع بحسب هذا البيان إنّما هو التقييد بالعدم النعتي فقط.

والصحيح في الجواب على أصل هذا البيان أن يقال:

إنّه يرد عليه أوّلاً: نلتزم بالنسبة إلى النقطة الأخيرة باطلاق الموضوع وعدم أخذ قيد فيه ، ولا يلزم منه التهافت والخلف أو شمول الحكم لمورد الخاص ؛ لأنّ الإطلاق ليس جمعاً للقيود بل رفض لها والاقتصار على ملاحظة ذات الطبيعة ؛ ومن الواضح أنّ الإطلاق بالمعنى المذكور إنّما يوجب سريان الحكم إلى الأفراد كلها إذا لم يكن تقييد في طرف الحكم .

وثانياً: إنّ العدم النعتي للعرض والمحل في نفسه وثبوتاً غير معقول، أمّا إذا قيل بكون النعتية تساوق الوجود الرابط \_ كما هو ظاهر كلام السيد الخوئي أو الوجود الرابطي \_ كما ذكره المحقّق النائيني في رسالته في اللباس المشكوك \_ فواضح لأنّ الوجود الرابط أو الرابطي لا يكون إلّا بين وجودين لا بين عدم ووجود، وأمّا بناءً على ما هو الصحيح من أنّه يعني التحصيص المنتزع من النسب الواقعية في لوح الواقع \_ الأوسع من لوح الوجود \_ فيشمل النسب التحصيصية في الأعراض الانتزاعية أو الاعتبارية رغم أنّها ليست وجودية بخلاف المعنيين المتقدمين فقد يتصور امكان العدم النعتي للعرض ومحله؛ لأنّ النعتية تعني النسبة الواقعية لا الوجودية، فيمكن أن يثبت بين العدم ومحل المعروض لأنّ الأعدام امور واقعية أيضاً، ولهذا يضاف العدم أيضاً إلى ذات المعدوم وهو نحو تحصيص له. فأيضاً لا يعقل العدم النعتي؛ لأنّ العدم لا تحصيص له وإنّما التحصيص للمعدوم دائماً، وهذا رغم فطريته وبداهته وارسال الحكماء له ارسال المسلّمات؛ لأنّ التحصيص يكون للماهيّات لا للوجود والعدم اللذان هما مفهومان انتزاعيان لا مقوليان، إلّا أنّه يمكن البرهنة عليه بأنّ تحصيص معدومه وهو العدالة إلى عدالة العالم وعدالة الجاهل مثلاً، وأخرى لا يفترض ذلك، فإذا حصص المعدوم تحصّص العدم المضاف إليه تبعاً بحيث استحال صدقه في غير مورد المحصص، فعدم عدالة العالم لا يصدق في الجاهل عبر العادل لكي يراد تحصيصه بالعالم بل هو متحصّص به أيساً معرين غير العادل لكي يراد تحصيصه بالعالم بل هو متحصّص به أيساً في الجاهل التحصيل الحرة أنه يمكن البرهات العالم العدم المضاف اليه تبعاً بحيث استحال صدقه في غير مورد المحصص، فعدم عدالة العالم لا يصدق في الجاهل التحصيل الماد لكي يراد تحصيصه بالعالم بل هو متحصّص به أيساً في العام النعتي الحرض التحصيص لأنه فرع الإطلاق.

وإذا فرض عدم تحصيص المعدوم واضافة العدم إلى ذات العدالة ثمّ اضافته وتحصيصه بالعالم فيرد عليه:

أوَّلاً ـ لزوم ثبوت عدمين ونقيضين لجامع العدالة فيكون مقابل عدمين وجود واحد وهذا محال.

ثانياً - يلزم أن لا يصدق عدم العدالة في مورد العالم أعني العدم المحصّص بالعالم إلّا بانتفاء جامع العدالة حتى عدالة الجاهل؛ لأنّ انتفاء الجامع لا يكون إلّا بانتفاء تمام أفراده، وهو واضح البطلان، وهذا بخلاف وجود جامع العدالة، فإنّه يكفي فيه وجود الفرد المتقيد بالعالم.

وهكذا يتبين استحالة أخذ النعتية في طرف العدم كنسبة واقعية. نعم يمكن أخذها كنسبة ذهنية اعتبارية لكنها خارجة عن البحث لكونها مؤنة زائدة وأمراً ذهنياً محضاً لا محكي خارجي له.

وثالثاً - لو افترضنا صحّة تحصيص عدم العرض بمحله كوجود العرض بحيث كانت هناك حصتان من عدم العرض: عدم مضاف إلى العالم، وعدم مضاف إلى الجاهل وكان حال عدم العرض كحال العرض نفسه من حيث اتصاف المحل المعروض به، لزم ثبوت العدم النعتي منذ الأزل للموضوع المعروض أيضاً، إذ كما يتصف المعروض بأنّه معدوم قبل تحققه لصدق عدمه المحمولي ويكون الموصوف الذات والماهية لا وجودها كذلك باعتبار صدق عدم عرضه ينبغي صحة توصيف ذاته وماهيته بأنّها معدومة العرض أي غير قرشية فكما تكون ذات المرأة قيداً للعدم أو معروضاً له فيقال لم تكن المرأة موجودة أو كانت معدومة ويكون الموضوع الماهية لا وجودها كذلك يمكن أن تكون قيداً لعدم عرضها فيقال تلك المرأة المعدومة معدومة القرشية أيضاً فيستصحب عدم القرشية بنحو العدم النعتي والوصف لذات المرأة الثابت في الأزل.

وهكذا يثبت عدم صحة افتراض النعتية بين عدم العنوان الخاص والعنوان العام بل بحسب عالم الثبوت يتعين أن يكون العدم محمولياً بلحاظ المحكي الخارجي. نعم، يمكن أخذ الارتباط الذهني أو أي علاقة ونسبة انتزاعية واعتبارية أخرى أو أخذ عنوان وجودي ملازم مع العدم المحمولي ولكنه خارج عن البحث. ثمّ إنّ هنا بحثاً اثباتياً لنفي أخذ النعتية بناءً على معقوليتها أو إذا احتمل أخذها بنحو العلاقة الانتزاعية ولو الذهنية في أنّ مقتضى الإطلاق في مرحلة الاثبات أيضاً هو العدم المحمولي لا النعتي، وقد ذكر في الكتاب وجوهاً لذلك والأولى ذكرها كما يلي:

١ - استظهار ذلك ابتداءً من دليل التخصيص لأنّ المخصّص اخراج وسلب للخاص عن العام فيقال إنّ مفاده ليس بأكثر من صدق القضية السالبة كما في قولك: (أن يكون فقيراً وأن لا يكون أموياً)، ومقتضى التطابق بين الاثبات والثبوت أنّ الموضوع للجعل أيضاً مركب من صدق مفاد كل من الجملتين بحياله وهو معنى العدم المحمولي، وهذا لا يفرق فيه بين كون المخصص متصلاً أو منفصلاً ولا بين كون العدم المحمولي مبايناً في الذهن ومن حيث المفهوم الذهني عن النعتي أو بينهما الأقل والأكثر.

٢ - استظهار أنّ دليل المخصّص بمثابة المانع عن غرض المولى وعنوان العام بمثابة المقتضي له عرفاً، وبما أنّه لا يشترط في ترتب الأثر والغرض إلّا وجود المقتضي وانتفاء المانع الذي هو العدم المحمولي فيستظهر من ذلك أنّ الجعل أيضاً على وزان الغرض يكون موضوعه مركباً من ذات العام والعدم المحمولي للمخصّص، وهذا أيضاً كالسابق.

٣ - لو فرض عدم الاستظهارين السابقين معاً مع ذلك نقول بجريان أصالة
عدم تقيد موضوع الجعل العام بأكثر من العدم المحمولي؛ لأنّ النسبة بينه وبين
العدم النعتي الأقل والأكثر بحسب المحكي والمرئي وإن كانت بحسب نفس
الصورة الذهنية وحدّها متباينة - بناءً على امكان أخذ النعتية لنفس عدم

العرض ومحله \_ وهذا يتم حتى في المخصّص المتصل نظير سائر موارد الدوران بين الأقل والأكثر في أصل التقييد، أي الدوران بين التقييد بعنوان واحد أو عنوانين، فهذا يختلف عن الاجمال المفهومي للمخصّص المتصل بين الأقل والأكثر، كما أنّ أصالة عدم التقييد الزائد يجري ولو فرض عدم عرفية الأثر العملي وهو الاستصحاب الأزلي؛ لأنّ نفس التقييد الزائد خلاف عالم الاثبات كما ذكر في الهامش للكتاب.

٤ لو فرض كون النسبة بينهما التباين مع ذلك جرت أصالة عدم التقييد بالعدم النعتي ولا معارض لعدم التقييد بالعدم المحمولي ؛ إذ لا يترتب عليه أثر بعد أن كانت النتيجة العملية للعدم المحمولي مترتبة على كل حال ، وهذا الوجه لا يتم في المتصل ، إذ يوجب سريان الاجمال إلى العام لدوران الأمر بين تقييدين متباينين يعلم اجمالاً بأحدهما ولا معيّن في البين ، كما أنّه يتوقف على أن يكون الأثر العملي المذكور وهو جريان أصل العدم الأزلي عرفياً ويكون إطلاق الخطاب صالحاً لأن يكون من أجله . هكذا أفاد السيد الشهيد بين الخطاب صالحاً لأن يكون من أجله . هكذا أفاد السيد الشهيد بين الخطاب صالحاً لأن يكون من أجله .

وفيه: أنّه لا يلزم ذلك، بل الإطلاق وعدم ذكر القيد اثباتاً كاشف عن عدم أخذ القيد ثبوتاً كلما احتمل ذلك ولو لتحديد عدم زيادة الثبوت على الاثبات مفهوماً مع قطع النظر عن الأثر الخارجي، وهذا ثابت في المقام بلحاظ العدم النعتي ويترتب عليه جريان الاستصحاب بالملازمة بلا حاجة إلى أن يكون الإطلاق مسوقاً لذلك.

ومنه يعرف عدم صحة أصل هذا التقريب، إذ يكون السكوت اثباتاً عن كل من القيدين نافياً لأخذه ثبوتاً، وحيث يعلم اجمالاً بأحدهما يـقع التـعارض بينهما. **ودعوى**: عدم حجّية الإطلاق الثاني للعدم المحمولي لعدم ترتب أثر عملي عليه فيكون لغواً فلا معنى للحجية.

مدفوعة: بأنّ الأثر العملي الدافع للغوية ثابت بلحاظ مدلوله الالتزامي وهو اثبات التقييد بالعدم النعتي بالملازمة، وبالتالي عـدم جـريان الاسـتصحاب، والمفروض أنّ لوازم الامارات حجة.

نعم، لو أريد التمسك بالاطلاق لاثبات هذا الأثر ابتداءً لا لنفي التقيد به ثبوتاً ثمّ اثبات الأثر بالملازمة صحَّ دعوى لزوم عرفية الأثر، وكون الإطلاق مسوقاً له، إلّا أنّ الإطلاق لا يتعدد بلحاظ الآثار، بل هذا نفس الإطلاق الساقط بالتعارض والعلم الإجمالي بالمخصّص، وكأنّه تصور أنّه يراد اثبات الأثر بالاطلاق ابتداءً فقيل إنّه لابد وأن يكون في مقام البيان من ناحيته وهو فرع عرفية الأثر وصلاحية البيان لأن يكون مسوقاً له. وكل هذا لا وجه له، فإنّ الخطاب في مقام البيان من ناحية كل قيد مأخوذ فيه ثبوتاً مسكوت عنه اثباتاً فيكشف عن عدمه وكل ما يترتب على عدمه من اللوازم لكونه أصلاً لفظياً.

ص ٣٥٢ قوله: (فصل: في جواز التمسك بالعام لاثبات التخصّص...).

حاصل ما يفيده السيد الشهيد بين في المنع عنه أنّه في القضايا المجعولة على نهج القضايا الحقيقية لا محالة يثبت تقييد العام المجعول على نهج القضية الحقيقية بنقيض عنوان الخاص المجعول كذلك؛ لأنّ فرض حقيقية القضية المجعولة يعني فعلية حكم العام حتى إذا انطبق موضوعه على العنوان الخاص؛ لأنّ القضية الحقيقية لا تتكفل احراز الموضوع بل يجعل ذلك على عهدة الواقع وهذا خلف ثبوت الخاص، فلابد من افتراض تقيد موضوع العام ثبوتاً بنقيض الخاص في القضايا الحقيقية، ومعه يكون التمسك به من التمسك بالعموم في مورد يحتمل خروجه بالمخصّص الثابت التي هي نكتة عدم جواز التمسك بالعام في الشبهة المصداقية. وهو لا يتمّ فيما إذا كان أحد الخطابين مجعولاً على نهج القضية الخارجية لا الحقيقية ونلتزم بذلك. هذا حاصل ما أفاده شيً

وهو لا يرجع إلى كلام العراقي يَشَّخ؛ لأنَّ نكتة عدم حجّية العام في المصداق المشتبه هو عدم وجود ظهور تصديقي في العام لبيان حال الفرد وإنّما مجرد ظهور تصوري \_على حدّ تعبيره \_وعدم وجود دلالة في العام بلحاظ عالم فعلية المجعول بفعلية موضوعه \_على حدّ تعبيرنا \_وهذا لا يتم في المقام؛ لأنّا هنا لا نريد اثبات نظر العام إلى التخصّص في الفرد المعلوم حكمه وإنّما نثبت بالعام وظهوره التصديقي الكاشف عن مرحلة الجعل أنّ الموضوع للعام في عالم الثبوت والجعل مطلق غير مقيّد بشيء، وهذا له مدلول التزامي عقلي هو أنّ من ثبت خارجاً عدم وجوب اكرامه \_أي خروجه عن حكم العام \_لا يكون مصداقاً

ومنه يعرف اشكال آخر على مقالة المشهور من أنَّ العقلاء لا يبنون على حجّية العام إلَّا في موارد الشك في المراد غير ما يذكره السيّد الأُستاذ من لزوم التعبد الصرف في حجّية الامارة عند العقلاء، وحاصله:

إنّ المشكوك في المقام ما هو المراد من العام وأنّ المجعول به ثبو تاً هل يكون مقيداً بقيد وهو غير الفرد المعلوم حكمه أم ليس مقيداً به؟ وهذا من الشك في المراد بحسب الحقيقة، غاية الأمر يكون له مدلول التزامي وهو التخصّص وعدم انطباق عنوان العام أو المطلق على ذلك الفرد فلا فرق بين هذا المدلول الالتزامي للعام وبين سائر المداليل الالتزامية المعتبرة حتى موضوعاً .

نعم، لو كان مراد العام النظر إلى حكم الأفراد الخارجية أي مرحلة المجعول الفعلي فقد يقال إنّه لاشك في المراد بالنسبة إلى هذا الفرد ليتمسك بأصالة العموم بلحاظه ولكنه بنفسه خلط بين عالم الجعل الذي هو المراد من العام ومفاده وبين عالم الفعلية فأصالة العموم والإطلاق في المقام يثبت إطلاق الجعل وعدم أخذ قيد فيه ولازمه العقلي ثبوت التخصيص في ذلك الفرد.

وهكذا يتعين في مقام الجواب ما أفاده السيّد الأستاذ الله من أنّ العام إذا كان مجعولاً بنحو القضية الحقيقية فمعنى القضية الحقيقية : كل ما يمكن أن يفرض خارجاً موضوعاً للعام ومصداقاً لعنوانه ، وهذا يشمل حتى الفرد المقطوع انتفاء حكم العام فيه لكونه فرداً يمكن أن يفرض مصداقاً للعام إذا كان حكمه أيضاً مجعولاً على نهج القضايا الحقيقية فلابد من فرض التقييد وأنّ العام مقيد موضوعاً بغير صورة انطباقه واجتماعه مع عنوان الخاص فيكون عدمه قيداً في العام ، ومعه لا يمكن التمسك بعموم العام فيه لصير ور ته شبهة مصداقية لمخصص العام ، وهذا نظير ما إذا قال : (أكرم كل عالم ويحرم اكرام الفاسق ) وفرض أقوائية العام ، وهذا نظير ما إذا قال : (أكرم كل عالم ويحرم اكرام الفاسق ) وفرض أقوائية الخطاب الثاني على الأوّل بحيث يتقدم عليه في مقام التعارض فإنّه في مثل ذلك لابد من فرض تقيد موضوع العام وهو العالم بغير الفاسق ولو فرض عدم وجود عالم فاسق في الخارج ، إذ القضية المجعولة حقيقية وليست خارجية ، أي تشمل ما يمكن فرضه من أفراد العالم ويكون فاسقاً فلابد من التقييد .

ونحن نوافق السيّد الأستاذ في أصل هذا التقريب ولكن نخالفه في أنّه لا يتمّ

أوَّلاً: في القضايا الخارجية كما اعترف به.

وثانياً: في القضايا الحقيقية التي موضوعها حكم شرعي لا يعلم انتقاض حكم العام فيه في مورد كما في مثال منجسية كل مائع متنجس فلعله مطلق في مقام الجعل من باب أنّ المولى لم يجعل النجاسة على ماء الاستنجاء ولا يوجد مائع متنجس معلوم في الخارج عدم منجسيته، وعليه فيمكن التمسك بأصالة العموم لاثبات عدم تقيد الجعل المذكور، ولازمه طهارة ماء الاستنجاء وجواز التوضي به مثلاً، مع أنّ الوجدان قاض بعدم صحّة التمسك المذكور حتى في هذين الموردين خصوصاً إذا كان الخاص قضية خارجية دون العام.

ويلحق بهذين الموردين إذا كان كلاهما مجعولين على نحو القضية الحقيقية إلّا أنّه احتمل عدم امكان اجتماع العنوانين في مورد واحد كما إذا قال: أكرم القرشي وقال: لا تكرم من ينتسب إلى آل زياد وشك في أنّ هذا من باب التخصيص أو التخصّص فإنّه يكون الجعل العام غير مقيد من جهة عدم امكان اجتماع العنوانين؛ لأنّ من ينتسب إلى آل زياد منذ أن يولد إمّا أن يكون قرشياً أو غير قرشي وليس فرض الاجتماع محرز الامكان لكي يلزم التقييد في القضية الحقيقية.

والحاصل العلم بالتقييد يكون في غير أحد هذه الموارد الثلاثة كما لا يخفى.

وقد ظهر بالبيان المتقدم أنّ ما أجبنا به عن حجّية أصالة العموم في هـذه الموارد في هامش الكتاب غير تام أيضاً؛ لأنّ الخطاب لا ينظر إلى عالم الفعلية لكي يقال بأنّها تجعل الحكم على تقدير تحقق الموضوع ولا تجعل الملازمة بين الحكم والموضوع، وإنّما الخطاب ينظر إلى عالم الجعل ومفاده أصل الجـعل وحدوده والمفروض كشفه عن عدم أخذ قيد فيه بلا إشكـال حـتى إذا كـان المجعول ترتب الحكم على الموضوع.

وقد يقال: إنّ كل ظهور إنّما يكون حجة إذا لم يكن مما يقطع بعدم حجيته، وفي المقام لو كان هذا الفرد مصداقاً للعام لم يكن عموم العام حجة فيه بحسب الفرض للقطع بخروجه عنه بحجة أقوى منه، فأصالة العموم أو الإطلاق في مفاد العام لنفي تقييده بنقيض هذا الفرض بشخصه الخارجي أو بعنوان حقيقي منطبق عليه تمسك بظهور على أحد التقديرين يقطع بعدم حجيته أي تمسك بظهور يحتمل أن يكون معلوم السقوط عن الحجّية فيكون من اشتباه الحجة باللاحجة.

والجواب: أنَّ هذا يتم لو ثبت التخصيص في العام وسقوط ظهوره كما في الشبهة المصداقية للمخصّص لا مثل المقام الذي يحتمل مطابقة الظهور الكاشف عن العموم للواقع.

وإن شئت قلت: لا قطع فعلي هنا، وإنّما على تقدير كون الفرد مصداقاً يقطع بالسقوط، وهذا واضح.

ويمكن أن يقال: إنّ أصالة العموم أو الإطلاق وإن كان مفادها نفي القيد في الجعل إلّا أنّ مجراها ومدلولها اثبات عموم حكم العام أو المطلق في مورد العنوان أو الفرد المحتمل تقيد الجعل بعدمه، فإذا كان ذاك الفرد أو العنوان مما يقطع بانتفاء حكم العام فيه فلا يمكن التمسك بالعموم والإطلاق فيه لنفي تقيد الجعل بعدمه؛ لأنّه مدلول التزامي لعموم العام لذلك الفرد. وهذا لا يعني نظر العام أو المطلق إلى مرحلة المجعول والفعلية خارجاً، بل في نفس مرحلة الجعل لابد وأن يكون العام أو المطلق شاملاً لهذا الفرض والتقدير الذي يعلم بانتفاء الحكم فيه حتى يثبت اطلاقه وليس العكس أي ليس شموله لهذا الفرد في طول نفي القيد وكشف عدم أخذه بل عنوان عدم أخذ القيد عنوان منتزع في طول عموم العام لكل فرد، فمفاد العام التصوري اثبات الحكم في كل فرد فرد ولازمه نفي القيد، فإذا كان هذا المدلول المطابقي ساقطاً فلا يمكن اثبات مدلوله الالتزامي وهو التخصّص.

وقد يقال: إنّ هذا إنّما يتمّ في العموم، وأمّا في الإطلاق فلا يتم؛ لأنّ مفاده ابتداءً نفي كل قيد زائد ومنها القيد المحتمل فيكون حجة في نفيه ولازمه التخصّص، بل قد يقال إنّ العموم أيضاً يجري فيه الإطلاق لنفي قيد زائد على عنوان العام، إذ لو كان كذلك لزم عليه البيان، غاية الأمر لا نحتاج إلى التمسك به مع وجود العموم الدال لفظاً على شمول كل فرد ولكن في المقام يفيد التمسك بالاطلاق في العام لنفي تقيده بقيد آخر غير العنوان العام ولازمه التخصّص.

والجواب: أنّنا ننكر ذلك بل الإطلاق أيضاً له سريان وشمول ذاتي لكل فرد لا بما هو فرد بل بما أنّه مصداق للطبيعة وهذا السريان والإطلاق الذاتي هو الحجة في الكشف عن عدم القيد فالحجة في باب الدلالات اللفظية دائماً هو الظهور والدلالة الاثباتية بالدقة وإنّما تختلف درجاتها ومعه تتم النكتة المذكورة في المقام.

وهكذا لا يكون عدم التقييد بنحو كلي بنفسه مدلولاً للظهور اللفظي وإنّما هو مدلول التزامي منتزع من إطلاق اللفظ وسريانه لكل فرد فرد من أفراد الموضوع المقدرة الوجود في عالم الجعل فدلالة العام أو المطلق في مثال كل مائع متنجس منجس على عدم تقيده بغير ماء الاستنجاء مدلول التزامي لسريانه وشموله لماء الاستنجاء المفترض في القضية الحقيقية نجاسته بأن نقول: لو كان ماء الاستنجاء نجساً لكان منجساً في عالم الجعل، وحيث ثبت في الخارج عدم منجسيته يثبت أنّه ليس نجساً. ولكن حيث إنّ السريان المذكور \_ أعني مفاد قولنا: لو كان نجساً لكان منجساً على تقدير ثبوته \_ يكون ساقطاً عن الحجّية؛ لتقدم الدليل الدال على عدم منجسيته عليه فلا يكون المدلول الالتزامي له \_ وهو نفي تقيد الجعل بغير ماء الاستنجاء \_ حجة.

ويمكن أن نذكر بياناً جامعاً بين ما ذكرناه في حاشية الكتاب وما ذكرناه هنا فنقول:

تارة يكون وجه الدلالة على التخصّص كون مفاد العام أو المطلق قضية شرطية هي الملازمة في كل فرد بين عنوان الموضوع والحكم فكأنّ العام يخبرنا عن أنّ كل انسان تثبت في حقه هذه الملازمة، وهي مثلاً إذا كان فقيراً وجب اكرامه، وحيث إنّا نعلم أنّ زيداً ليس واجب الاكرام فنستكشف أنّه ليس بفقير. وأخرى يكون مبنى الدلالة على التخصّص نفي القيد في موضوع الجعل العام أو المطلق ولو كان مفادهما القضية الحملية الفعلية حيث إنّ لازم ذلك انتفاء موضوع العام أو المطلق لا محالة في حق زيد.

أمًا البيان الأوّل: فيرد عليه عدم تماميته؛ لأنّه مفاد اخباري منتزع من الجعل وليس هو مفاد الخطاب سواءً في العام أو المطلق ولو كان هذا هو المفاد لكان العام حجة في اثبات التخصّص جزماً كما يتمسك بامكان ذلك في الفقه. بل بناءً على هذا البيان لا يتم ما ذكر في جواب السيّد الأستاذ في أيضاً من العلم بالتقييد في القضايا الحقيقية إذ لو فرضنا مفاد العام هو الكشف عن هذه الملازمة فلا علم بكذبها في مورد حتى في القضايا الحقيقية، إذ لعلّ المتكلم يحرز عدم امكان اجتماع موضوع العام ومنافرته مع ما يقتضي نقيض حكمه وهذا واضح. وأمًا البيان الثاني: فهو مبني على أن يكون نفي القيود على اجمالها وكليتها ابتداءً هو مفاد العام أو المطلق، وليس كذلك بل هو مدلول التزامي أو انتزاعي لاطلاق الحكم وشموله للفرد الفاقد للقيد في كل قيد بخصوصه المقدر وجوده في عالم الجعل وهذا الإطلاق ساقط عن الحجّية يقيناً بلحاظ الفرد الذي علمنا بخروجه الحكمي عن العام أو المطلق، فعلى تقدير صحة هذه الفرضية وامكانها في القضية الحقيقية المجعولة في العام أو في القضية الخارجية فاطلاق العام لمثل هذا الموضوع المفترض ساقط عن الحجّية جزماً فلا يمكن التمسك به لاثبات نفي التقييد به وبالتالي اثبات التخصّص.

ولعلّ هذا هو روح مقصود سيدنا الأستاذ الله أعني العلم بالتقييد والسقوط على تقدير كون المورد فرداً مقدراً للعام لا العلم بالتقييد على كل تقدير ليرد عليه ما أوردناه من النقوض الثلاثة ، فروح ما ذكره الأستاذ الله في المقام تامة.

كما أنّ ما ذكره المحقق العراقي ﷺ تام أيضاً بلحاظ الصيغة المدرسية للتمسك بالعام في الدوران بين التخصيص والتخصّص حيث إنّهم تمسكوا بعموم العام للفرد الخارجي المعلوم انتفاء حكم العام فيه بنحو القضية الخارجية الفعلية، أي نظروا إلى عالم فعلية المجعول، ومن هنا حكموا بأنّ المراد معلوم فيه وبناءً على هذه الصيغة يتجه كلام المحقق العراقي ﷺ من أنّ الخطاب العام ليس له ظهور تصديقي كاشف ليكون حجة وإنّما هو ظهور تصوري بحت، بل قد عرفت انّ الخطاب لا ينظر إلى هذه المرحلة أصلاً، وهذه نفس نكتة عدم حجّية العام في الشبهة المصداقية لمخصّصه، فإسراء تلك النكتة إلى البحث تام على صيغة المشهور وغير تام على الصيغة المعدلة للتمسك بالعام. ص ٣٦١ قوله: (أقول: كلا هذين البيانين لو تم فهو مخصوص بغير المقام...).

هذا الاعتراض على المحقق العراقي ﷺ قـابل للـمناقشة بأنّ صيرورة العمومات من باب اشتباه الحجة باللاحجة فرع كون المعلوم بالاجمال وجود مخصصات فيما بأيدينا من الروايات لا وجود مخصصات في الواقع. وبناءً عليه قد يكون الانحلال حقيقياً لا حكمياً وهو يقبل فيه باشكال صاحب الكفاية.

والحاصل: للمحقق العراقي الله أن يدعي وجود علم اجمالي بوجود تخصيصات واقعية في موارد العمومات قبل الفحص مع قطع النظر عما بأيدينا من المخصصات للعلم اجمالاً بأن العمومات فيها عام وخاص وناسخ ومنسوخ في نفسه، ومثل هذا العلم الاجمالي وإن كان وصولاً وعلماً إلا أنّه لا يجعل العمومات من باب اشتباه الحجة باللاحجة إلاّ إذا شخص نفس المخصص المعلوم بالاجمال المساوق مع الانحلال الحقيقي وهو خلف احتمال انطباق المعلوم بالاجمال على غيره بحسب فرضه، ومعه لا يكون من اشتباه الحجة باللاحجة، ولعلّه لذلك عبّر السيّد الأستاذيني بأنّه يمكننا أن ندعي أنّه من اشتباه الحجة باللاحجة.

ص ٣٦٢ قوله: (إلَّا أنَّ هذا الوجه لا يعالج الاشكال في العمومات الترخيصية...).

لا يقال: بل يعالجه أيضاً؛ لأنّ العام الترخيصي المخصّص يستكشف بعد التخصيص عدم حجيته من أوّل الأمر لا من جهة كونه من اشتباه الحجة باللاحجة بمجرد العلم الاجمالي بالمخصصات بل من جهة أنّ الخاص يكشف عن عدم ارادة العموم من العام من أوّل الأمر وأنّ عموم العام في الطرف الآخر كان مقدماً عليه، وهذا بخلاف موارد الانحلال الحكمي وجريان الأصل العملي في الطرفين القصير والطويل؛ لأنّ العلم التفصيلي المتأخر أو الحجة التفصيلية المتأخرة عن العلم الاجمالي لا يكشف عن عدم جريان الأصل العملي فيه قبل حصوله، ولو كان المعلوم به النجاسة المتقدمة لأنّ موضوع الأصل العملي نفس عدم العلم وهو كان حاصلاً بخلاف المقام فإنّه بعد حصول العلم التفصيلي بالمخصّص يعلم أنّ العموم في الطرف الآخر كان مقدماً في الحجّية على العموم لمكلف.

فإنّه يقال: هذا مبني على أن تكون حجّية العام مقيدة بعدم المخصّص على خلافه واقعاً لا عدم وصول المخصّص بحيث لابد من نفيه بأصالة عدم المخصّص أو استصحابه، وهو خلاف التحقيق بل الحجة على نفي التخصيص نفس ظهور العام في العموم، وعليه فموضوع الحجّية في الأصول اللفظية ثابت قبل العلم التفصيلي أيضاً.

ص ٣٦٦ قوله: (فصل: في شمول الخطابات لغير المشافهين...).

لا إشكال في امكان بل شمول الحكم المجعول في القضية الكبروية للغائب والمعدوم وإنّما البحث في شمول الخطاب بما هو مخاطبة يقصد بها التفهيم لغير الحاضر مجلس التخاطب وعدمه، وقد ذكر الميرزا في أنّ هذا البحث ينحل إلى نزاع عقلي في امكان مخاطبة المعدوم والغائب ثبوتاً وعدمه ونزاع لفظي فيما هو المستظهر من أدوات المخاطبة سواءً كانت حرفية كأدوات النداء أو كانت بنفس توجيه الكلام فهل هي ظاهرة في الاختصاص بالموجودين أم لا؟ وقد علّق على ذلك بأنّ النزاع العقلي خارج عن البحث أيضاً لوضوح استحالة المخاطبة الحقيقية لغير الحاضر فضلاً عن المعدوم وامكان المخاطبة الانشائية الادعائية للجمادات فضلاً عن غير الحاضرين، فالبحث ينحصر في النزاع اللفظي الاثباتي فلابد من تشخيص أنّ مفاد أدوات الخطاب هل هو المخاطبة الحقيقية أو الانشائية، والمستظهر كونها موضوعة للانشائي، أي لاظهار توجيه الكلام نحو مدخولها بداع من الدواعي<sup>(١)</sup>، وهذا يرجع ملخصه إلى أنّ الخطاب موضوع للانشائي وهو يمكن أن يعم الغائب والمعدوم. وفيه ما ذكر في الكتاب من أمور:

١ - إمكان النزاع الثبوتي بتحديد المراد بالمخاطبة وقصد التفهيم ، فإن بعض معانيه معقول في حق المعدوم فضلاً عن الغائب كما في الدساتير والقوانين المشرعة حتى للأجيال القادمة .

٢ - إنّ الخطاب الانشائي مبني على تصورات صاحب الكفاية في وجود
المعنى باللفظ، وقد أنكره وأنكرناه.

٣ ـ إنّه لابد من تحديد معنى تصوري لأدوات الخطاب وضعاً؛ لأنّ المعنى الموضوع له تصوري لا تصديقي.

٤ ـ مجرد امكان الوضع لمعنى انشائي أو تصوري يعم المعدوم والغائب لا يكفي إذا كان الظهور التصديقي كاشفاً عن قصد افهام الحاضرين فقط ولو لقرينة عقلية.

(١) محاضرات في أصول الفقه ٥: ٢٧٦.

الوجه الثاني: ما ذكره الميرزا ﷺ مع جوابه المذكور في الكتاب.

الوجه الثالث: ما اختاره السيد الشهيد لله من أنَّ أدوات الخطاب موضوعة لمعانيها التصورية النسبية الحرفية أو الانشائية وهي مخصوصة بالمخاطب.

نعم، قصد الافهام مدلول تصديقي لا وضعي، وظاهر حال المتكلم قصد افهام الحاضر لا الغائب والمعدوم إلّا مع القرينة على التوسعة كما في الشرائع والقوانين.

وما أوردناه في الهامش غير تام، إذ أدوات الخطاب غير موضوعة لقصد الافهام بل للمعاني الانشائية الخاصة بالمخاطب الحاضر من ندائه أو الفاته أو غير ذلك كما أفاد السيّد الأستاذ. وأمّا قصد الافهام فمدلول تصديقي، وهو عمومه يعقل لغير الحاضر، غايته بحاجة إلى قرينة على التوسعة كما أفاد السيّد الأستاذ.

ثمّ إنّه أورد في نهاية الأفكار على الثمرة الثانية بجوابين:

الأوّل: التمسك بالاطلاق المقامي حيث انّ مثل قيد الحضور في زمن المعصوم للله من القيود التي يغفل عنها العرف، فلو كان دخيلاً في الحكم لزم بيانه، وهذا نظير ما يقال في باب قصد القربة من أنّه ينعقد إطلاق مقامي لنفي دخله في الغرض والملاك ولو فرض عدم الإطلاق اللفظي لنفيه لاستحالة تقييد الأمر به.

وفيه: أنّه قياس لباب قيود الواجب بقيود الوجوب، فإنّ ما يكون خلاف الغرض دخل قيد في الواجب مغفول عنه عرفاً كما في مثل القيود الثانوية، وأمّا المقام فالمفروض احتمال دخالة قيد الحضور في أصل التكليف بالجمعة مثلاً، فلو فرض غفلة العرف عنه غاية ما يلزم منه تصور العرف تكليف غير الحاضرين بالجمعة ، ولا يلزم منه نقض لغرض المولى لكي يجب عليه بيانه بعد فرض أنّ الخطاب لا إطلاق لفظي له بحسب الفرض ، نظير ما إذا كان اللفظ مجملاً من هذه الناحية ، فإنّه لا يدّعى انعقاد إطلاق مقامي على نفي الاختصاص .

والحاصل: لا ظهور حالي أو مقامي في أنّ المولى لابد وأن يبيّن حكم من ليس مخاطباً له أيضاً لكي يلزم نقض الغرض ما لم يصرّح بذلك، فالقياس على قيود متعلق الحكم قياس مع الفارق.

الثاني: ما ذكره المقرر من اثبات الملاك والمصلحة في الجمعة حتى لغير من يعقل تكليفه وهو المعدوم في زمن الخطاب نظير ثبوته باطلاق المادة أو المدلول الالتزامي في موارد العجز والتزاحم لعدم التبعية بين الدلالتين في الحجية.

وفيه: أنّه لا محذور في تكليف المعدوم في مقام الجعل بنحو القضية الحقيقية وإنّما المفروض اجماله نتيجة كون المخاطبة الحقيقية مخصوصة بالحاضرين مما أوجب اجمال الجعل وعدم اطلاقه لغيره، ومن الواضح أنّ الملاك إنّما يستكشف من إطلاق الخطاب فلابد من انعقاده ذاتاً أوّلاً، وإنّما عدم التبعية بينهما في مرحلة الحجّية والسقوط عند المحقق العراقي في لا في أصل الانعقاد. وهذا واضح أيضاً.

فأصل هذه الثمرة معقولة إذا لم يفترض كون الخطابات الشرعية كلها فيها قرائن ولو حالية شأنية على إطلاق الجعل وعدم اختصاصه بالحاضرين. ص ٣٧١ قوله: (تعقب العام بضمير يرجع إلى بعض مدلوله...). ويقع البحث في مقامين: الأوّل: العلم بارادة الخصوص من الضمير على مستوى المدلول الاستعمالي. الثاني: العلم بارادة الخصوص من الضمير على مستوى المدلول الجدي فقط. أمّا المقام الأوّل: فهنا يوجد أصلان لفظيان: أصالة عدم الاستخدام أو تطابق الضمير مع مرجعه في المدلول الاستعمالي، وأصالة العموم في المرجع وهما متنافيان في المقام. فهل يحكم بتعارضهما والاجمال من أجل ذلك أو يقال بعدم جريان الأولى منهما في نفسه فتجري الثانية ، أو يقال بعدم جريانهما في نفسيهما مع قطع النظر عن المعارضة فتكون النتيجة كالاحتمال الأوّل وهو الاجمال أو يقال بجريان الأولى وتقدمها على الثانية ، أي قرينيته على ارادة الخصوص

مقتضى القاعدة هو الأوّل<sup>(١)</sup>، وظاهر المحقّق النائيني الثاني، وظاهر الكفاية الثالث، وظاهر السيد الخوئي ﷺ الرابع.

ولنبدأ بالأقوال من الأخير إلى الأوّل :

وارتفاع موضوع أصالة العموم وجوه:

أمًا القول الرابع: فقد استدلّ عليه في المحاضرات بأنّ أصالة عدم الاستخدام تتقدم بنظر العرف على أصالة العموم وتحكم عليه بدليل تقدمها على الظهور الوضعي الحقيقي في مثل رأيت أسداً وأكرمته فما ظنك بالدلالة على العموم الذي هو أخف من ذلك.

(١) ولعلَّه ظاهر كلمات السيد الشهيد ﷺ في صدر البحث وفي ردَّ كلام الميرزا ﷺ فراجع الكتاب.

وهذا المقدار من البيان يرد عليه: وجود الفرق الواضح حيث أنّه في مورد المثال يلزم من عدم حمل اللفظ على ارادة معناه المجازي أمّا استعمال اللفظ في المعنيين الحقيقي والمجازي أو دلالة الضمير على المعنى الظاهر وكلاهما غير عرفي وخارج عن نظام اللغة أو شديد العناية بخلاف المجاز فإنّه ضمن نظام اللغة وخفيف المؤنة فيتعين، وهذا بخلاف باب العام فإنّ ارادة العموم منه يوجب كون الخصوص مراداً ضمناً أيضاً فلا يلزم من ارجاع الضمير إلى بعض أفراده افادة المعنى الظاهر وهو الخاص بالضمير ولا استعمال العام في الخاص ليلزم الاستعمال في معنيين، وإنّما مجرد عدم التطابق بين الضمير ومرجعه من حيث العموم والخصوص، أي عدم رجوع الضمير إلى تمام مدلول مرجعه، بل إلى بعضه المفاد به ضمناً لا استقلالاً ولا إشكال في أنّ هذا ليس مخالفاً لنظام اللغة بل

وأمّا القول الثالث: فدليله مذكور في الكتاب بالتفصيل، وقد اعترض على الشق الأوّل منه السيد الشهيد ﷺ:

أوَّلاً \_ بأنَّ النكتة الطريقية أو الموضوعية لعدم الحجّية كلاهما غير تام في المقام كما هو مشروح في الكتاب بالتفصيل.

وثانياً \_ إمكان دعوى ظهور الجملتين في وحدة المعنى المستعمل فيه العام في موضوعيهما المسمّى بوحدة السياق، وهذا بلحاظ الضمير ورجوعه إلى مرجعه بنحو الاستخدام أم لا، وان لم يكن حجة لكون المراد من الضمير معلوماً إلّا أنّه بلحاظ العام ومن طرفه يكون من الشك في المراد منه ابتداءً وهو يكون منافياً مع أصالة العموم والعناية فيه ليس بأقل من عناية التخصيص. وأمّا القول الثاني : الذي ذهب إليه الميرزا ﷺ فقد قرب كلامه في المحاضرات بوجوه ثلاثة :

أحدها: أنَّ الاستخدام يتوقف على ارجاع الضمير إلى معنى مجازي من المرجع غير المعنى الحقيقي الذي أريد منه أوَّلاً ولا مجازية في باب العام حتى مع ارجاع الضمير إلى بعض أفراده. ومن الواضح أنَّ هذا جوابه عدم اختصاص الاستخدام بذلك.

الثاني: عدم جريان أصالة عدم الاستخدام في المقام في نفسه لكون المراد من الضمير معلوماً لا شك فيه؛ وجوابه ما ذكره صاحب الكفاية.

الثالث: أنَّ المراد من الضمير في الآية أيضاً هو العموم وإنَّما استفيد الخصوص من الخارج. وهذه مناقشة في المثال والصغرى لا في الكبرى، إذ المفروض الفراغ عن ثبوت إرادة الخصوص من الضمير على مستوى القرينة المتصلة.

إلا أنّ لبّ مقصود الميرزا ما أفاده السيد الشهيد على من أنّ رفع اليد عن أصالة العموم في العام إمّا يكون لوجود معارض مزاحم أو يكون لوجود ما يكون قرينة على التخصيص، وكلاهما مفقود: أمّا الأوّل فلعدم حجّية أصالة عدم الاستخدام، وأمّا الثاني فلأنّ مجرد اختصاص الحكم في جملة الضمير ببعض الأفراد لماذا يوجب اختصاص حكم جملة العام أو اجماله كما يدعيه صاحب الكفاية؛ لأنّ أحد الحكمين غير الآخر ولا ربط بينهما، فمثل هذا الاختصاص ليس صالحاً للقرينية لكي يوجب حتى الاجمال فضلاً عن التخصيص، وإنّما يكون اجمال إذا احتف بالكلام لفظ مجمل مفهوماً مردد بين معنيين. وقد أجاب عليه السيّد الشهيد بيَّنُ بأنّ الموجب للاجمال ليس هو احتمال ما يكون قرينة حاكمة على ظهور العام رافعة لعمومه بل يكفي وجود ظهور ولو سياقي مزاحم وقوي في قبال ظهور العموم ولو لم يكن بحجة في نفسه كما يقول صاحب الكفاية ؛ لأنّ موضوع الحجّية الظهور غير المزاحم بظهور آخر مثله في الجملة فهذا المقدار كافٍ في الاجمال.

والواقع أنّ هذا المقدار من البيان لا يكفي لدفع كلام الميرزا مرجع الضمير تصوراً موجود ضمن العام بلا لزوم الاستعمال في المعنيين ولا يوجد وحدة سياق تقتضي أكثر من ذلك، أي وحدة المدلولين الجديين لموضوع الجملتين: جملة العام وجملة الضمير بدليل عدم اختلال ذلك فيما إذا كان موضوع الجملة الثانية ظاهراً لا ضميراً ومقيداً بقرينة متصلة ببعض أفراد العام كما إذا قال: أكرم عالم وقلّد الفقيه، فإنّ هذا لا يوجب اجمال العالم في الحكم الأوّل واختصاصه بالفقيه.

وهذا المطلب له تقريبان:

الأوّل: ما ذكرناه من أنّ العام كما يدلّ عـلى العـموم يـدلّ ضـمناً عـلى الخصوص، فيمكن ارجاع الضمير إليه بلا محذور الاستخدام.

الثاني: أن يكون الضمير راجعاً إلى العام بعمومه، غاية الأمر باعتبار كون الضمير بحكم التكرار فكأنّه قد كرّر كل عالم مع تقييد مدخوله بنحو تعدد الدالّ والمدلول بالفقيه، فكأنّه قال: (أكرم كل عالم وقلّد كل عالم فقيه)، فيكون باب المطلق والعام في ارجاع الضمير إلى الخاص أو المقيد من باب واحد وهو تعدد الدالّ والمدلول لا المجاز ليلزم استعمال المرجع في المعنيين. وبهذا يعرف وجه الاشكال على صاحب الكفاية في المقام.

ومن هنا قد يتصور لزوم التفصيل \_ كما فعل الميرزا النائيني \_ بين موارد الاستخدام في الضمير بارادة المجاز كما في رأيت أسداً وأكرمته وبين بـ اب ارجاع الضمير إلى بعض مدلول العام، وأوضح منه موارد المطلق حيث لا يلزم أيّة مجازية ومخالفة لاستعمال المرجع في معناه الموضوع له وهو الطبيعة المهملة وافادة التقييد في الضمير بنحو تعدد الدال والمدلول فلا يلزم لا استعمال لفظ المرجع في المعنيين ولا افادة الضمير لمعنى الظاهر.

ولعلَّه لهذا خصَّ الميرزا ﷺ باب الاستخدام بما إذا استلزم المجاز ومنع عن اجمال العام في المقام.

وقد يقال في حلَّ الاشكال بأنَّ الضمير موضوع للدلالة على ما هو المراد الاستعمالي من مرجعه بحده بحيث لابد من وحدة تصورهما الذهني بلا اختلاف، وصورة المطلق غير المقيد تصوراً، وإن لم يلزم منه المجازية، وهذا هو المراد بالظهور السياقي المدّعى في كلام السيد الشهيدييُّ .

وقد يترقّى عن ذلك فيقال: بأنّ الضمير موضوع لمجرد الإشارة الذهنية إلى مرجعه بمعنى عدم تكرار الاستعمال واختصاره فيربط الحكم المجعول على الضمير بمرجعه ابتداءً فقولك: (أكرم العالم وقلّده) في قوّة قولك: (أكرم وقلّد العالم)، والصورة الذهنية الواحدة لا تحتمل أكثر من إطلاق واحد أو تقييد واحد، فلا يمكن أن تكون مطلقة وبلا قيد معه ثبوتاً في طرف المرجع ومقيدة في طرف الضمير إلّا بأن تتعدد الصورة وتتكرر. وهو خلف ما افترضناه من عدم دلالة الضمير على المعنى الظاهر، أو يستعمل المرجع في المعنيين: الطبيعة المطلقة والمقيدة بحدهما كما هو في الكتاب. هذا بالنسبة إلى المطلق، وما ذكر فيه من البيان الثاني.

وأمّا البيان الأوّل المختصّ بالعام فيردّه أنّ ارجاع الضمير إلى بعض مدلول العام يحتاج إلى تحديد وتشخيص لذلك البعض من أفراد المرجع العام في الفقيه مثلاً. ولا دالّ عليه لا مادة العام؛ لأنّها لا تدلّ إلّا على طبيعة العالم، ولا أداة العموم؛ لأنّها لا تدلّ إلّا على استيعاب أفراد تلك الطبيعة ولا نفس الضمير؛ لأنّها لا يمكن أن تستعمل في الاسم الظاهر، وهذا واضح.

وهكذا يتضح أنّ محذور الاستخدام واقع في موارد رجوع الضمير إلى بعض مدلول العام، وكذلك رجوع الضمير إلى المقيد سواءً كان ذلك بنحو استعمال الضمير في الخاص أو المقيد أو استعماله وارجاعه إلى نفس العام أو الطبيعة المهملة، غاية الأمر افادة تقيدهما بنحو تعدد الدال والمدلول بالقيد، فإنّه على كلا التقديرين يكون هناك مؤنة فائقة ثابتة على مستوى المدلول التصوري للكلام؛ لأنّ الضمير لا يدلّ على استعمال جديد ومكرر لمعنى المرجع بل يدل على نفس المعنى المستعمل فيه المرجع بواسطة المرجع بنحو الإشارة إليه للكلام؛ فان الضمير لا يدلّ على استعمال جديد ومكرر لمعنى المرجع بل يدل لا بنفسه، فلا يكون هناك إلّا استعمال جديد ومكرر لمعنى المرجع بل يدل والاستعمال الواحد لا يتحمل إلّا اطلاقاً واحداً أو تقييداً واحداً، فإذا عرف أنّ الضمير مستعمل في المقيد والخاص ولو بطريقة تعدد الدال والمدلول لا بطريقة المجاز واستعمال الم الجنس في المقيّد كان مدلول المرجع ومعناه التصوري والاستعمال الم الجملة الأولى ذلك أيضاً لا محالة، فلا ينعقد الإطلاق أو المجاز واستعمال الم عنى حكومة أصالة عدم الاستخدام وقرينيته على العموم والاستعمالي بلحاظ الجملة الأولى ذلك أيضاً لا محالة، فو الأطلاق أو الموم ذاتاً، وهذا هو معنى حكومة أصالة عدم الاستخدام وقرينيته على العموم الذي جاء في القول الرابع، ولا أقل من الاجمال الذي هو القول الأوّل والثالث، فيكون المقام من قبيل موارد احتفاف مدخول العام بمفهوم مجمل مردد بـين المطلق والمقيد والذي اعترف فيه الميرزا ﷺ بحصول الاجمال فيه للعام.

لا يقال: إذاً كيف يصح تقييد مدلول الضمير فقط بنحو تعدد الدال والمدلول في قولنا: أكرم العالم أو كل العلماء وقلّد الفقيه منهم أو قلّده إذا كان فقيهاً مع بقاء العام أو المطلق في الجملة الأولى على عمومه؟

فإنّه يقال: في هذا المثال يكون الضمير راجعاً إلى نفس المعنى الواحد المستعمل فيه المرجع وإنّما أفيد القيد بدال آخر أضيف إلى نفس المرجع فاستفيد التقييد بنحو تعدد الدال والمدلول، وهذا واضح.

المقام الثاني: ما إذا كان ثبوت الخصوص والتقييد في الضمير ثابتاً بلحاظ المدلول الجدي لا الاستعمالي. وبعبارة أدق: لا دليل على ارجاع الضمير في مرحلة افادة المدلول التصوري والاستعمالي للكلام إلى المقيّد، وإنّما المعلوم ارادة ذلك منه جداً فقط كما في موارد الجملتين المستقلتين اللتين تخصّص أو تقيّد إحداهما دون الأخرى فهل يوجب ذلك اجمال العموم أو الإطلاق أم لا؟ المشهور هو الثاني، وذهب السيد الشهيد إلى الأوّل مبيّناً في وجهه تقريبين:

الأوّل: أنّ المقام يكون من موارد احتمال قرينية الموجود؛ لأنّ استعمال الضمير في الخصوص وإن كان غير معلوم إلّا أنّ عدمه أيضاً غير معلوم، ولا تجري أصالة عدم الاستخدام وأصالة العموم؛ لأنّ هذين الظهورين معارضان في المقام مع ظهور سياقي نوعي هو التطابق بين المراد الجدي والمراد الاستعمالي في الضمير والذي يكون محفوظاً ذاتاً بل وحجّية أيضاً وموجباً للإجمال على الأقل. وهذا البيان يمكن أن يناقش فيه على ضوء ما تقدم فإنّ الظهور في التطابق المذكور إنّما ينثلم فيما إذاكان باب الاستخدام في المقام باب المجاز لا باب تعدد الدال والمدلول فإنّه عندئذٍ لا يوجد عدم تطابق بين المعنى المستعمل فيه وبين المراد الجدي إلّا بمعنى أنّ المراد الجدي أكثر من المراد الاستعمالي في إحدى الجملتين، وهو لا يوجب الاجمال في المدلول الاستعمالي جزماً كما إذا قال: (أكرم العالم أو العلماء ولا تكرم الفساق من العلماء)، فإنّ العام أو المطلق في الجملة الأولى باقيان على اطلاقهما جزماً وإنّما المنثلم الظهور التصديقي الذي قوامه بانهاء المتكلم لكلامه وعدم نصبه قرينة على الخلاف وبمقدارها لا أكثر.

نعم، لو ادعي لزوم التطابق حتى في موارد تعدد الدال والمدلول بحيث يلتزم باجمال العام أو المطلق في مرحلة المدلول الاستعمالي أيضاً في موارد التخصيص والتقييد بالمتصل المستقل عن مدخول العموم تمّ هذا البيان، إلّا أنّه لم يلتزم به في غير المقام على ما تقدم في أبحاث العام، ونكتته أنّ الغلبة المذكورة لا تقتضي أكثر من أنّ المتكلم لو كان مراده الجدي أزيد كان عليه أن يبيّن ذلك اثباتاً قبل أن ينهي كلامه ولو ضمن جملة مستقلة لا تضر بالمدلول الاستعمالي العام أو المطلق وإذا لم يبيّن ذلك تمّ الظهور التصديقي في ارادة العموم أو الإطلاق إلّا بالمقدار الذي بيّن بنحو تعدد الدالّ والمدلول لا أكثر.

الثاني: دعوى وجود ظهور سياقي في التطابق بين الضمير ومرجعه حتى في المراد الجدي كالظهور في تطابقهما في المراد الاستعمالي.

**وفيــه**: ما تقدم من انكار مثل هذا الظهور السياقي وأنّ نكتة التطابق بــين الضمير ومرجعه في المراد الاستعمالي لم يكن ظهوراً سياقياً بل حيثية مربوطة بالمدلول التصوري للضمير على ما تقدم شرحه بحيث لولاها لم نكن ندع وجود ظهور تصديقي سياقي في التطابق بقطع النظر عن تلك النكتة حـتى بـلحاظ المدلول الاستعمالي فضلاً عن المدلول الجدي.

ويمكن أن يقرّب مقصود السيّد الشهيد للله نفس النكتة التي اقتضت تقييد العام في المقام السابق يمكن الاستفادة منها في هذا المقام، فإنّ القرينة على التخصيص في المراد الجدي من الضمير يكون صالحاً على الأقل للقرينية على التخصيص في المراد الجدي من المرجع؛ لأنّ الضمير والمرجع في مرحلة الاستعمال شيء واحد لا شيئان كما ذكرنا، فإذاكان عمومه أو اطلاقه غير جدي بلحاظ حكم الضمير فلا يكون جدياً بلحاظ حكم المرجع أيضاً؛ لأنّه إطلاق أو عموم واحد في مرحلة الاستعمال نظير قوله: (أكرم كل العلماء) (وقلّد كل العلماء) (ولا يجب التقليد إلّا للعالم الفقيه).

إلا أنّ هذا البيان كبيان ذوقي وجداني يمكن قبوله، ولعلّه لهذا عبّر عنه السيد الأُستاذيني بالبيان الذوقي، وإلا أمكن أن يقال بالدقة بأنّ ملاك الظهور في التطابق مع المراد الجدي ليس مجرد الاستعمال وإنّما ملاكه وموضوعه مركب من الاستعمال والسكوت عن بيان زيادة المراد الجدي أو مخالفته مع الاستعمالي ولو بجملة مستقلة. ومن الواضح أنّ الموجود في المقام سكوتان لا سكوت واحد: السكوت عن بيان القيد للمراد الجدي من جملة الضمير، والسكوت عن بيان القيد للمراد الجدي من جملة الظاهر، فإذا نصب البيان ولم يسكت عن أحدهما وسكت عن الآخر تمّ ملاك الظهور في الجدية في أحدهما دون الآخر، وهذا الكلام لو تمّ جرى في مثال أكرم وقلّد كل العلماء ولا يجب التقليد إلّا للعالم الفقيه أيضاً، والله الهادي. ص ٣٨٣ قوله: (تخصيص العام بالمفهوم...). وهذا تارة يكون بمفهوم الموافقة، وأُخرى بمفهوم المخالفة:

١-مفهوم الموافقة: حيث انّ الدلالة فيه من باب الملازمة ولو العرفية فهو من دلالة المدلول على المدلول، ويترتب عليه أنّ المعارضة تسري دائماً إلى المنطوق وأنّه لا عبرة بأخصية المفهوم إذ قد يكون لازماً لاطلاق المنطوق فلابد من ملاحظة النسبة بين العام ومنطوق الموافقة مستقلاً، وعندئذ قد لا تكون معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون من مالاحلاق أن المعارضة تسري من ملاحظة النسبة بين العام ومنطوق الموافقة مستقلاً، وعندئذ ما تكون لا تكون من ملاحظة النسبة بين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، ففي الأوّل إن معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، فلوت مناوق إن كان لازماً معارضة أخرى بينه وبين العام من غير ناحية المفهوم وقد تكون، فني الأوّل إن كان المفهوم حلى العام بالتخصيص وإن كان لازماً منالاقه وقلاق وفلا أفّل أفّل أفّل أموارد النهي عن المنكر بالضرب مثلاً وتم التعارض بين الدلالتين فيقدم الأقوى أو يتساقطان.

وأمّا الثاني وهو فرض التعارض المستقل مع منطوق الموافقة أيضاً فـتارة يكون المنطوق أخصّ من العام، وأخرى أعم منه، وثالثة بينهما عموم من وجه، والأوّل (١) يتمّ فيه التخصّص (٢) إلّا إذا كان مفهومه أعم من العام أو مساوياً

- (١) كما إذا قال: (لا يجب اكرام العالم ويجب اكرام الفقيه غير المؤمن) الدال بالفحوى على وجوب اكرام الفقيه المؤمن أيضاً فيجب اكرام الفقيه الشامل باطلاقه للفقيه غير المؤمن والدال بالفحوى على وجوب اكرام كل عالم مؤمن حتى غير الفقيه؛ لأنّ اكرامه أولى من اكرام الفقيه غير المؤمن، فيكون مثالاً للحالة الأولى أي المنطوق، ومثال الحالة الثانية ما إذا قال: (لا يجب اكرام الفقيه وأكرم الفقيه غير المؤمن).
- (٢) ولو كان المفهوم لازم إطلاق المنطوق لأنّ إطلاق الأخص مقدم على إطلاق الأعم. هذا ولكن لو فرض على هذا التقدير أنّ النسبة بين مجموع المفهوم والمنطوق مع العام عموم من وجه فلا يبعد أنّ العرف لا يرى ذلك بحكم الأخص بل العموم من وجه؛ لأنّ الميزان فيه مجموع مفاد الدليل ودلالة مفهوم الموافقة حالها حال نفس المنطوق بحسب الحقيقة فتدبر جيداً.

للعام، فإنّه عندئذٍ إن كان لازماً لإطلاق المنطوق سقط ذلك الإطلاق لكون العام بحكم الأخص والمقيد له وإن كان لأصل المنطوق تعارضا وتساقطا، وكذلك لو كان مجموع المفهوم والمنطوق مستوعباً لكل أفراد العام ولو كان لازماً لإطلاقه؛ إذ لا فرق بين اطلاقيه. ففي هذه الحالات الثلاث لا يتقدم دليل مفهوم الموافقة.

والقسم الثاني وهو أن يكون العام أخصّ من المنطوق وإنّما يسمّى عاماً لكون المفهوم أخصّ منه، فتارة يكون المفهوم لازماً لاطلاق المنطوق المعارض مع العام فيتقدم عليه العام مهما كانت النسبة بين المفهوم والعام؛ لأنّ إطلاق الخاص مقدم، ومثاله: (لا يجب اكرام الفقهاء) الدال باطلاقه للمؤمن على نفي وجوب اكرام كل عالم، و (أكرم كل فقيه مؤمن) فيخصّص منطوق الأوّل بغير المؤمن، وأخرى يكون المفهوم لازماً لإطلاق المنطوق غير المعارض مع العام كما إذا قال: (لا يجب اكرام الفقيه المؤمن وأكرم كل الفقهاء)، فإنّ لازم اطلاقه للفقيه غير المؤمن وجوب اكرام الفقيه المؤمن أيضاً بالفحوى؛ لعدم احتمال العكس، وهنا يتعارضان ويتساقطان، هكذا في الكتاب.

إلا أنّ الصحيح استثناء صورة ما إذا كان المفهوم أخصّ من الدليل الآخر فيكون كالحالة الثالثة، ومثاله: ما إذا كانت الملازمة بين وجوب اكرام خصوص الفقيه المقلَّد غير المؤمن والفقيه المقلَّد المؤمن فيقيد عدم الوجوب في الدليل الخاص بالفقيه المؤمن غير المقلَّد كما يتقيد وجوب الاكرام بالفقيه المقلّد بالخصوص.

وثالثة يكون المفهوم لازماً لأصل المنطوق أي ثبوت مفاده حتى في مورد

واحد. مثاله: لا يجب اكرام الفقيه المؤمن الدال بالمفهوم على عدم وجوب اكرام غير المؤمن أيضاً، وأكرم الفقيه الصدوق فيخصّص الثاني أوّلاً بالمؤمن؛ لأنّ اطلاقه لغير المؤمن معارض مع مفهوم الأوّل \_ ولنفترض عدم امكان تخصيص الثاني بالمؤمن ليكون بحكم الأخص من الأوّل لا العموم من وجه \_ ثمّ نقيد الأوّل بالفقيه المؤمن الصدوق أي الثقة؛ لأنّ مفهوم الأوّل بعد أن كان مدلولاً لأصل المنطوق بحكم الأخص من الثاني فيقيد اطلاقه وإن كان الثاني أيضاً بحكم الأخص فيقيد الأوّل.

وهنا يظهر بطلان ما قاله الميرزا النائيني من انّ اللازم دائماً ملاحظة النسبة بين المنطوقين بعد فرض سريان المعارضة من المفهوم إلى المنطوق، فإنّ هذا لا يصحّ فيما إذا كان المفهوم لازماً لأصل المنطوق.

والقسم الثالث وهو ما إذا كان بين المنطوق والعام العموم من وجه وفيه صور أيضاً:

١ – أن يكون المفهوم لازماً لأصل المنطوق وفيه حالتان:

أ - أن لا يكون المفهوم مستوعباً لمورد افتراق العام بحيث يمكن تخصيص العام بمجموع المفهوم والمنطوق معاً ومثاله ما إذا قال: (أكرم كل عالم)، وقال:
(لا تكرم الأموي) الدال بالمفهوم على عدم جواز اكرام الناصبي أيضاً ولو لم يكن أموياً وكان عالماً، وفي مثله يقيّد العام بغير الأموي والناصبي معاً؛ لأنّ المفروض أنّ عموم العام منافٍ مع تمام مدلول المنطوق بسبب استلزام المفهوم لأصل المنطوق مباشرة، هكذا المعار للمنافي الكتاب.

ولكن يرد عليه: أنّ المعارض مع تمام المنطوق هو خصوص عموم العام للعالم الناصبي فيسقط عن الحجّية، وأمّا عمومه للعالم الأموي المعارض مع المنطوق بالمباشرة فلا وجه لتقديم إطلاق المنطوق عليه لكي يتقيد وجوب الاكرام بغير الأموي؛ لأنّ النسبة بينهما عموم من وجه بحسب الفرض.

ب \_ أن يكون المفهوم مستوعباً لتمام مورد افتراق العام، ومثاله: لا يجب اكرام الفقيه المؤمن، ومفهومه نفي وجوب اكرام الفقيه غير المؤمن أيضاً ويجب اكرام من يكون مقلّداً من العلماء الشامل للمؤمن وغيره معاً، فالنسبة بين المنطوقين عموم من وجه إلاّ أنّ مفهوم الأوّل يستوعب تمام مورد افتراق الثاني عن الأوّل وهو كل مقلّد غير مؤمن.

وهنا الحكم هو تخصيص الثاني بمفهوم الأوّل؛ لأنّه لازم لأصل المنطوق فيكون بحكم الأخص ثمّ تقييد الأوّل بمنطوق الثاني فيجب اكرام الفقيه المؤمن المقلَّد دون غير المقلَّد.

ووجه ذلك إمّا يقرب ببيان العلم بسقوط إطلاق العام في مورد افتراقه عن المنطوق وإطلاق المنطوق في مورد اجتماعه مع العام؛ لأنّ كل واحد منهما لو اُخذ به لزم اسقاط أصل دليل آخر:

أمّا الأوّل فلأنّه معارض مع المفهوم الملازم مع أصل دلالة المنطوق فيكون نفيه مساوقاً لنفي تمام المنطوق حتى في مورد واحد فيكون المنطوق بحكم الأخص منه.

وأمّا الثاني فلأنّ إطلاق المنطوق في مورد اجتماعه مع إطلاق العام ينفي هذا الإطلاق بالمباشرة وينفي مورد افتراقه بالاستلزام؛ لأنّ المفروض أنّ ثـبوت هذا المنطوق ولو في مورد يستلزم المفهوم، فيكون أصل المنطوق قرينة على تخصيص العام في مورد افتراقه وأصل العام قرينة على تخصيص المنطوق في مورد اجتماعه لكونهما بحكم الأخصّ.

أو يقرب ببيان أنّ كل من العامين من وجه يصلح للقرينة على الآخر لولا المكافئة، فإذا كان أحدهما غير صالح للقرينية لكونه يلغي تمام مفاد الآخر بالمباشرة والملازمة كما في إطلاق المنطوق في المقام تعين الآخر ليكون قرينة على تخصيص المنطوق، وأمّا تقديم المفهوم على إطلاق العام فبنفس النكتة المتقدمة. وفي كلتا هاتين الحالتين أيضاً ظهر بطلان مقالة مدرسة الميرزا فلاحظ وتأمل.

٢ - أن يكون المفهوم لازماً لاطلاق المنطوق في مورد تعارضه مع العام ومثاله ما إذا ورد: (لا يجب اكرام الفقيه، ويجب اكرام العالم) فيتعارضان في الفقيه المؤمن ويكون مفهوم إطلاق الأوّل للفقيه المؤمن عدم وجوب اكرام غير الفقيه المؤمن من العلماء أيضاً.

وقد حكم السيد الشهيد في هنا كمدرسة المحقق النائيني في بالتعارض والتساقط بين الإطلاقين في المنطوقين في مورد الاجتماع فيرتفع المفهوم فكأنه لم يكن مفهوم أصلاً.

إلا أنّ هذا الكلام على اطلاقه غير تام فإنّه إذا فرض أنّ المفهوم كان مستوعباً لمورد افتراق العام كما في المثال المذكور تعين الأخذ بالعام في تمام مفاده وتخصيص إطلاق المنطوق لأنّه مستلزم لالغاء دليل العام. فيتم كلا الوجهين السابقين فيه من عدم صلاحيته للقرينية وكون الآخر بحكم الأخص منه، فيكون نظير ورود مخصّص في دليل ثالث على أحد العامين من وجه في مورد اجتماعه فإنّه يوجب حجّية الآخر فيه أيضاً.

نعم، يصحّ هذا الكلام فيما إذا لم يكن المفهوم مستوعباً لتمام مورد افتراق العام ولكن حينئذٍ يسقط العام في مورد افتراقه أيضاً بالمقدار المعارض مع المفهوم كما يسقط مورد اجتماعه مع المنطوق ولا وجه لتوهم حجيته فيه بدعوى سقوط المنطوق المستلزم للمفهوم وللمعارضة غير المباشرة؛ لأنّ المعارضتين في عرض واحد، أي أنّ إطلاق المنطوق يعارض اطلاقين في العام فيسقط الجميع. وبهذا يعرف أنّ مقالة مدرسة النائيني في لا تتم في بعض موارد كون المفهوم لازماً لاطلاق المنطوق أيضاً.

٣ - أن يكون المفهوم لازماً لاطلاق المنطوق في مورد افتراقه عن العام،
وهنا حالتان:

**إحداهما:** أن يكون المفهوم مستوعباً لتمام موارد الدليل الآخر فيكون من التعارض والتساقط، ومثاله: ( يجب اكرام الفقيه ولا يجب اكرام العالم المؤمن ) فإنّ إطلاق الأوّل للفقيه المؤمن له مفهوم هو وجوب اكرام كل عالم مؤمن فيلغي الدليل الثاني فيتساقطان.

هذا ولكن الصحيح هنا التفصيل بين صورتين:

أ – أن يكون المفهوم منافياً لمورد افتراق العام فقط فيتعارضان ويتساقطان؛ لأنّ معناه أنّ الدليلين في موردي الاجتماع يتعارضان بالمباشرة وفي موردي الافتراق يتعارضان بالملازمة، فهما كالدليلين المتعارضين بنحو التباين فيتساقطان. ب - أن يكون المفهوم منافياً لتمام العام، وحينئذٍ يتقدم العام عليه، فيقيد المنطوق بمورد اجتماعه مع العام؛ لأنّه بحكم الأخص من هذا الإطلاق في المنطوق، ويتقدم المنطوق على العام في مورد الاجتماع لأنّه بحكم الأخص منه. فني منه. ففي المثال يتقيد (اكرام الفقيه بالمؤمن) ويتقيد (لا يجب اكرام العالم المؤمن) بغير الفقيه بنفس البيان المتقدم بتقريبين. ولا يتوهم أنّه يتوقف على القول بانقلاب النسبة؛ لأنّ هذا الإطلاق في العام ينافي تمام مداول المنطوق على مدهم الأخص من من من المالم العالم منه. فني المثال يتقيد (اكرام الفقيه بالمؤمن) ويتقيد (لا يجب اكرام العالم المؤمن) بغير الفقيه بنفس البيان المتقدم بتقريبين. ولا يتوهم أنّه يتوقف على مقداره بالمالم مدلول المنطوق على معاد معه ومقداره بالملازمة وهو مورد افتراقه معه ومقداره بالملازمة وهو مورد افتراقه عنه لكونه بالملازمة معارضاً مع تمام العام بحسب الفرض.

الثانية: أن يكون المفهوم غير مستوعب لتمام مدلول الدليل الآخر بحيث يمكن تخصيصه بالمنطوق والمفهوم معاً كما إذا فرضنا في المثال المتقدم الملازمة بين وجوب اكرام الفقيه غير المؤمن والمؤمن فقط، وهذا معناه أخصية المنطوق والمفهوم معاً أو بحكم الأخصّ من العام فيتقدم عليه إلّا إذا كان المفهوم لازماً لإطلاق من إطلاقات مورد افتراق المنطوق عن العام بحيث يمكن تخصيص المنطوق بغيره مع سقوطه في مورد الاجتماع مع العام وفي اطلاقه المستلزم للمفهوم فتبقى النسبة بينهما العموم من وجه، فيتساقطان في مورد الاجتماع ومورد المعارضة مع المفهوم.

وهكذا يتضح أنّ المعارضة بين العام ومفهوم الموافقة وإن كانت سارية إلى المنطوق بالملازمة فلابد من ملاحظة النسبة بين المنطوقين إلّا أنّه حيث يكون مفاد المنطوق موافقاً مع المفهوم في مفهوم الموافقة بخلاف المخالفة فكثيراً ما تكون المعارضة بين العام والمنطوق في نفسه وبقطع النظر عن المفهوم أيضاً ثابتة، وعندئذٍ لابد من ملاحظة مجموع أمور ثلاثة معاً: ۱ ـ النسبة بين المنطوق في الدليلين في نفسيهما.

٢ ـ ملاحظة المفهوم والمعارضة بالملازمة غير المباشرة منه مع العام وأنّه هل يلغيه أو يعارض اطلاقه فيه.

٣ \_ ملاحظة كون المفهوم لازماً لأصل المنطوق أو لاطلاقه.

٢ - مفهوم المخالفة: وقد ذكر في الكفاية ما ملخصه: أنّ العام والمفهوم إن كانا متصلين فإن كانا معاً بالوضع أو معاً بمقدمات الحكمة اجمل كلاهما ذاتاً لعدم الانعقاد إمّا لعدم المقتضي وهو مقدمات الحكمة أو لمانع عن الانعقاد وهو الاحتفاف بما يصلح للقرينية إلّا إذا فرض أقوائية أحدهما وصلاحيته للقرينية على نفي الآخر دون العكس وإن كانا في كلامين منفصلين فيتعارضان ولا حجّية لشيء منهما ما لم يفرض أقوائية أحدهما على الآخر وصلاحيته للقرينية على الآخر دون العكس فيتقدم عليه في الحجّية.

وهذا البيان غير فني، فإنّه أقل ما فيه: أنّ دلالة الشرطية على المفهوم إنّما تكون بالاطلاق ومقدمات الحكمة لا بالوضع فلابد من كونه محكوماً للـعام المتصل به دائماً كما أنّه لابد من الالتزام بتقدم العام عليه لكونه أقوى. فليست الدلالة المفهومية كالدلالات المنطوقية التي يصح فيها التقسيم المذكور الكلي بل هذا البحث معقود لملاحظة مدى تأثير الخصوصية المفهومية في التعارض مع العام فلا معنى لتكرار الكبرى الكلية المنقحة في باب التعارض.

وذهب في المحاضرات إلى تفصيل آخر ملخصه:

إذا كان المفهوم حاكماً على العام كان مقدماً عليه على كل حال أي حتى إذا كانت النسبة بينهما العموم من وجه؛ لأنّ إطلاق الحاكم مقدم على إطلاق المحكوم وإن كان أضعف منه، وقد مثل له بحكومة مفهوم آية النبأ بناءً على استفادة حجّية خبر العادل منها وكونه علماً على عموم التعليل في ذيلها الناهي عن العمل بغير العلم وفي الأدلّة الأخرى الناهية عن العمل بغير العلم، وإذا لم يكن المفهوم حاكماً على العام فإن كان يلزم من العمل بأحدهما الغاء العنوان المأخوذ في موضوع ولسان الدليل الآخر ومنطوقه أيضاً قدم ذلك عليه وإن لم يلزم شيء من ذلك فإن كانت النسبة بينهما أي المفهوم والعام العموم والخصوص المطلق قدم الخاص على العام وإلّا بأن كانت النسبة بينهما عموم من وجه ولم يلزم من العمل بأي منهما الغاء الآخر تعارضا وتساقطا إذا لم يفرض وجود مرجح دلالي خاص فيكون حال المفهوم مع العام المعارض له كحال التعارض بين منطوقين.

وهذا الكلام أيضاً غير فني إذ يرد عليه:

أوّلاً - ما ذكر فيه من فرض حكومة أحد الدليلين على الآخر أو كون العمل به مستلزماً لالغاء ما أخذ في منطوق الدليل الآخر ولسانه، وإن كان مستلزماً لما ذكر من التقديم - ولكن لا بما ذكره من عدم المعارضة بين الحاكم والمحكوم بل ببيان آخر مذكور في محله - إلّا أنّه لا ربط له بجهة البحث هنا وأجنبي عنها تماماً، فإنّ هذا البحث معقود لأجل بيان ما تقتضيه القاعدة في تعارض الدلالة المفهومية مع الدلالة المنطوقية من حيث هما مع قطع النظر عن الافتراضات الزائدة المستلزمة للتقديم، ولكن لا ربط لها بخصوصية المفهومية أو المنطوقية ولا ملازمة معها وهي كما يمكن أن تفترض في الدليل الذي فيه مفهوم يمكن أن يفترض في المعارض له على حد واحد، وهذا واضح كما أشرنا في منهجة البحث. وثانياً - ما ذكر من التعارض والتساقط إذا كانت النسبة بينهما عموماً من وجه والتخصيص إذا كانت عموماً وخصوصاً مطلقاً غير تام، إذ معناه ملاحظة المفهوم كأنّه دال مستقل كالمنطوق مع أنّه ليس كذلك، فإنّه مدلول التزامي لاطلاق المنطوق ومقدمات الحكمة؛ لأنّ المفهوم دائماً يتوقف على اجراء الإطلاق في التعليق لإثبات العلية الانحصارية فكيف لا يمنع العام عن انعقاد المفهوم إذا اتصل به ؟! وكيف لا يتقدم عليه في الحجّية إذا انفصل عنه ؟! وإن كان المفهوم أخص منه مطلقاً؛ لأنّه ليس مدلولاً وضعياً مباشراً للكلام كما عرفت.

وثالثاً - ما ذكر في مثال حجّية خبر العادل بمفهوم آية النبأ من حكومة هذا المفهوم على عموم التعليل في ذيلها وعموم سائر أدلّة النهي عن اتباع غير العلم كلام درجت عليه مدرسة المحقّق النائيني ﷺ بناءً على مسالكها في جعل العلمية والطريقية في باب الامارات. وهو كلام غير تام.

وملخص ما يرد عليه في المقام:

١ ـ بطلان أصل مبنى جعل العلمية والطريقية واستفادتها من أدلّة الحجّية
على ما أوضحناه مفصلاً في محله.

٢ ـ على تقدير استفادة ذلك لا وجه لتوهم الحكومة المذكورة؛ لأنّ الحجّية إذا كانت بمعنى جعل الطريقة والعلمية فكما يكون مفاد الدليل الذي يأمر باتباع ظن أو أمر لا يوجب العلم ـ كخبر العادل ـ جعله علماً وطريقاً تعبداً كذلك سوف يكون مفاد الدليل الناهي عن اتباع الظن وما لا يـوجب العـلم نفي الطريقية والعلمية عـنه؛ لأنّ النـفي والاثـبات واردان عـلى أمـر واحـد وهو الحجّية، فدليل الاعتبار يثبتها له ودليل النهي ينفيها عنه، فلا وجه لدعوى الحكومة وكون دليل الاعتبار رافعاً لموضوع دليل النفي بل هما في عرض واحد موضوعاً ومحمولاً.

٣ - إنّ التعليل في آية النبأ حيث أنّه متصل بها فهو مانع عن أصل انعقاد المفهوم أو اطلاقه المقتضي لحجية خبر العادل لكون دلالته فرع تمامية الإطلاق ومقدمات الحكمة والذيل صالح للقرينية على خلافه على تفصيل متروك إلى محله.

فالصحيح استئناف البحث في المقام فنقول: حيث انّ مفهوم المخالفة يدلّ على حكم هو نقيض حكم المنطوق فالمعارضة بينه وبين العام لا محالة تكون غير مربوطة بالمنطوق ومفصولة بالمرّة عن حكم المنطوق، بل يكون العام موافقاً مع حكم المنطوق لا محالة فلا يعقل فرض المعارضة بينهما أيضاً، وهذا بخلاف مفهوم الموافقة، فإنّه كان يعقل فيه أن يكون ذلك العام معارضاً مع المنطوق أيضاً بصورة مستقلة عن المفهوم لكون حكم المفهوم نفس حكم المنطوق وتوسعة له، نعم قد يلزم من تقديم العام في مورد مثال بالخصوص الغاء العنوان الوارد في موضوع المنطوق إلّا أنّه قضية مستقلة لا ربط لها بالمفهوم؛ ومن هنا لا ينبغي ادراج هذه الحيثية في البحث كما أشرنا.

وإنّما الصحيح أن يقال في منهجة البحث: إنّ العام عمومه تارة يعارض إطلاق المفهوم وأخرى يعارض أصله: مثال الأوّل ما إذا قال: (أكرم الفقيه إذا كان عادلاً)، ومفهومه لا يجب اكرام الفقيه الفاسق، وقال: (يجب اكرام كل عالم يخدم الناس)، واطلاقه للفاسق الفقيه الذي يخدم الناس معارض مع إطلاق المفهوم ولا يلزم من تخصيصه بالمفهوم الغاء العـنوان الذي أخـذ فـي العام كما لا يخفي.

ومثال آخر: (إذا خفى الأذان وجب القصر)، ومفهومه: لا قصر قبل خفاء الأذان وهو معارض مع إطلاق يجب القصر عند خفاء الجدران سواء خفي الأذان أو لم يخف حيث يكون تقييد إطلاق كل من المنطوقين بالواو كتقييد إطلاق كل من المفهومين بأو \_ على ما تقدم مفصلاً \_ ولا مرجح لأحدهما على الآخر إذا كانا معاً بالاطلاق ومقدمات الحكمة سواءً كانا متصلين أو منفصلين، وإذا كان العام بالوضع فمع الاتصال يرفع موضوع الإطلاق ومقدمات الحكمة ومع الانفصال يتقدم العموم بأحد وجوه ثلاثة أصحّها ثالثها كما في الكتاب، ما لم تفرض نكتة خاصة تقتضي العكس كلزوم الغاء العنوان المأخوذ في المنطوق أو كون الدليل صريحاً في المفهوم أو ظاهراً بظهور حالي أقوى من الظهور في ارادة العموم، رغم كون الأوّل بالاطلاق والثاني بالوضع، فإنّ

إلا أنّ الوجدان يشهد بتقدم العموم على إطلاق المفهوم حتى إذاكان بمقدمات الحكمة ؛ لأنّه في صورة الاتصال يجعل العرف العموم قرينة على عدم الإطلاق في المفهوم بشهادة الوجدان فلو قال : إذا خفي الأذان فقصّر وإذا خفيت الجدران فقصر في خطاب واحد يفهم العرف من ذلك كفاية كل واحد منهما في التقصير ، وكذلك إذا قال : (أكرم العالم إذاكان عادلاً) و (أكرم كل من يخدم الناس) ، ولعلّ نكتة ذلك ضعف الدلالة الاطلاقية المثبتة للمفهوم بالنسبة للإطلاق في المنطوق المعارض معه ، ومعه يكون العام على تقدير انفصاله أيضاً مقدماً بالقانون العام الذي ذكره الميرزا النائيني بيني ، أو بالأقوائية والأظهرية . والله العالم . وأمّا مثال المعارضة مع أصل المفهوم (أكرم العالم إذا لم يكن فاسقاً) و (أكرم كل العلماء) فيمكن أن يناقش فيما أفاده السيد ﷺ في الوجه الثالث والرابع:

أمّا ما أفاده في ردّ الوجه الثالث من أنّ إطلاق التعليق أيضاً ينتج التوسعة كالعام فيمكن أن يناقش فيه بأنّ مفاد الاطلاقات ومقدمات الحكمة وإن كان إطلاق التعليق وعمومه لكل وجوب اكرام إلّا أنّ نتيجته انتفاء طبيعي وجوب الاكرام عن العالم الفاسق، وهذا بحسب الموضوع أخص فهو نظير ما إذا قال: لا يجب اكرام العالم الفاسق الظاهر في نفي طبيعي الوجوب.

والجواب: أنَّ نتيجة الإطلاق بحسب الحقيقة مدلول التزامي فلا يكفي أخصيته من عموم العام كما في سائر موارد المداليل الالتزامية وإنَّما اللازم أن يكون مفاد الإطلاق اثبات الخصوصية كاثبات الطلب الوجوبي بالاطلاق أو اثبات زيد الفقيه بالانصراف أو اثبات الاختصاص بنحو الملكية باطلاق اللام الموضوع للاختصاص. والإطلاق المثبت للمفهوم هو إطلاق التعليق والتوقف الشامل لكل وجوب لاكرام العالم وهو كاطلاق العام كلاهما من سنخ واحد، وهذا واضح.

نعم، بناءً على دعوى انصراف الشرطية إلى العلية التامة الانحصارية لكونها أكمل أفراد العلية يكون المقام صغرى لتلك الكبرى. ولكنه تقريب غير تام على ما تقدم، وهذا هو روح مقصود السيد الشهيد اللهي .

ثمّ إنّه يمكن المناقشة في الوجه الثاني بمنع الصغرى أيضاً؛ لأنّ الإطلاق المثبت للمفهوم إطلاق في التعليق لا في الحكم المعلّق بل على مبنى الميرزا النائيني إطلاق الشرط المقابل للتقييد بأو. فالمناقشة صغروية أيضاً. وأمّا الرابع فيرد عليه أوّلاً: النقض المذكور في الهامش.

وثانياً: بالحل وحاصله: انّ ما تقدم في نكتة المفهوم للشرطية لم يكن الإطلاق في الحكم بمعنى مطلق الوجود والحصص للحكم وإلّا كان ثبوت المفهوم يكفي فيه الركن الأوّل وهو الإطلاق بهذا المعنى بلا حاجة إلى الركن الثاني وهو التعليق والتوقف والحكومة والنظر فرع هذا النحو من الإطلاق وهو ممنوع وإنّما الإطلاق في الحكم المعلّق كان بمعنى ذات الطبيعة للحكم كالوجوب مع قطع النظر عن خصوصية مطلق الوجود أو صرف الوجود على ما تقدم شرحه مفصلاً. فلا نكتة للحكومة.

هذا مضافاً إلى النقض أيضاً بالعام غير المشتمل على الحكم بل على نفيه كما إذا قال: (لا يجب اكرام العالم)، وقال: (إنّما لا يجب اكرام العالم إذا كان فاسقاً)، ومفهومه يجب اكرامه إذا كان عادلاً.

نعم، يمكن تقريب مرام السيّد الأستاذ الله في المقام بنحو آخر حاصله: أنّ التعليق إذا كان وارداً على نفس العنوان الذي ورد في العام كما في الأمثلة المتقدمة كان ظاهره النظر إلى نفس الحكم المفاد بالدليل العام فيكون مفسراً وشارحاً له ومفصّلاً له إلى المنطوق والمفهوم، وهو نكتة الحكومة وملاكها فيتقدم عليه؛ ولهذا لو كان متصلاً به لمنع عن انعقاد العموم فيه. وهذه النكتة صحيحة إلّا أنّها لا تجدي في تقديم المفهوم إذا كان العنوان الوارد في العام مغايراً مع العنوان الواقع موضوعاً للتعليق والمفهوم وإن كان عموم العام مستلزماً لالغاء المفهوم رأساً كما إذا قال: (أكرم كل ذي صنعة أو علم)، وقال: (إنّما يجب اكرام الفقيه إذا كان عادلاً) فإنّ مفهومه \_ وهو عدم وجوب اكرام الفقيه الفاسق \_ مقدم بلا اشكال على عموم العام رغم عدم النظر بملاك النكتة المذكورة ، بل هذا النظر لو فرض وجوده تقيد العام بالقيد ولو لم يكن للجملة مفهوم؛ لأنّ الجعل الواحد لا يتحمل إلّا موضوعاً واحداً.

اللهم إلاّ أن يقال بأنّ نكتة هذا النظر والتفسير هو التفصيل الحاصل بنفس المفهوم، كما أنّه لا يلزم أن يكون الحكم المفصَّل ـ بـالفتح ـ نـفس العـنوان الواقع في العام من تمام الجهات، بل يكفي أن يكون من اطلاقاته وحصصه فلا يرد كلا النقضين.

وهذا بحسب الروح يرجع إلى تتميم الوجه الأوّل من الوجوه الأربعة حيث انّ أدوات المفهوم بنفسها من أدوات التفصيل والتفسير والقرينية على الحكم المفصَّل، فيكون إطلاق ما يستفاد منها مقدماً على عموم العام؛ لأنّ إطلاق المقيِّد حاكم على إطلاق المقيَّد.

قد يقال: إنّ هذا بحسب الحقيقة لا يرجع إلى تقديم المفهوم بل إلى تقديم دليل التقييد ولو لم يكن للجملة مفهوم، أي أنّ هذا من شؤون قاعدة احترازية القيود بحسب الحقيقة لا من شؤون المفهوم، وأمّا المفهوم كمفهوم فلا وجه لتقديمه على العام ولو كانت نتيجته أخصّ منه؛ لأنّه لازم الإطلاق في التعليق، اللهم إلّا أن يدعى كفاية الأخصية بهذا المقدار في القرينية.

ولكن يقال في جوابه: إنّه إذا لم يكن للجملة مفهوم لا يتم الظهور في التفصيل والتفسير، فالتقديم بهذا الملاك متوقف على المفهوم، وأمّا قاعدة احترازية القيود فهي لا توجب التقييد إلّا مع احراز وحدة الحكم والجعل في الجملتين. ص ٣٩٤ قوله: (فصل: تعقب الاستثناء لجمل متعددة...). لابد من تقديم أمور:

١ – إمكان رجوع الاستثناء إلى الكل في الاستثناء الاسمي والحرفي إمّا أن يكون باستعماله في اخراج واحد وتوحيد الموضوعات المتعددة في عنوان واحد اعتباري أو باعتبار أنّ الاخراج نسبة واقعية ذهنية فتتعدد بتعدد نفس الأطراف أو لمعقولية ذلك حتى في النسب الخارجية كقولك: أكرم زيداً واضرب عمرواً في الدار، أو جئني بماء وعسل في الكوز، اللهم إلّا أن يرجع ذلك إلى التوحيد بين الماء والعسل في عنوان اعتباري يكون هو في الكوز أو أخذ الظرف قيداً لمقدر.

٢ - إنّ الاستثناء ليس اخراجاً من الموضوع بل هو اخراج من الحكم أو النسبة الحكمية.

٣ لا إشكال في رجوع الاستثناء المتعقّب للجمل إلى الأخيرة منها، وإنّما
الكلام في الرجوع إلى غيرها لمحذور ثبوتي أو اثباتي، ولو فرض الاجمال
يجمل العموم لا محالة. وعلى ضوء هذه المقدمات نقول:

ذهب صاحب الكفاية إلى الاجمال وذهبت مدرسة الميرزا النائيني التفصيل بين تكرار الموضوع والمحمول في كل جملة بنحو مستقل عن الجملة الأخرى سواء كان الحكم واحداً أو متعدداً، وسواء كان الموضوع واحداً أو متعدداً في العنوان رجع إلى الأخيرة وإلاّ بأن كان أحدهما بالضمير أو بلا تكرار أصلاً رجع إلى الجميع. وقد تصدّى السيد الأستاذ في لتخريج هذا المبنى بنكات ثبوتية. وذكر في المحاضرات نكتة اثباتية حاصلها: أنّ نفس تكرر الجملة التامة قرينة عرفاً على الرجوع اليها بالخصوص وإلاّ لم يكررها. وفيه: أوَّلاً ـ أنَّه لا يتم فيما إذا كانت الجملة الأخيرة مغايرة محمولاً وموضوعاً مع الجمل الأخرى كما إذا قال: (أكرم العلماء وتصدق على الفقراء إلَّا الفساق).

وثانياً \_مجرد تكرار المحمول والموضوع لا يمنع عن رجوع الاستثناء إلى الجميع ولا يدلّ إلّا على اهتمامه وتأكيده على المكرّر لا على أنّ الاتيان به من أجل اختصاص الاستثناء الذي لم يذكره بعد به. فالقرينة المذكورة ممنوعة.

وأمّا ما ذكره السيّد الشهيد للله من المحاذير الثبوتية، فيرد على ما ذكره في الموضع الأوّل: أن النسبة الاستثنائية والاخراجية نسبة ذهنية واقعية فتتعدد بتعدد أطرافها كالنسبة الحملية التصادقية عند تعدد الموضوع أو المحمول تماماً فلا يحتاج إلى توحيد كل الجمل أو الموضوعات في عنوان اعتباري واحد ليقال بأنّه عناية فائقة بحاجة إلى ما يدلّ عليها، فلا محذور ثبوتي في الرجوع إلى الجميع، ومن الناحية الاثباتية لا معين لرجوعه إلى خصوص الأخير مع ظهور السياق الواحد في الاشتراك، ولا أقل من الاجمال كما ذكر في الكفاية.

ويرد على ما ذكر في الموضع الثاني والثالث: أنّ الاستثناء ليس اخراجاً من ذات الموضوع بل من الموضوع بما هو موضوع أي من نسبة الحكم إلى الموضوع وهو متعدد بتعدد أحد الطرفين؛ لأنّ النسبة الحكمية واقعية في الذهن، فالتعدد محفوظ بلا حاجة إلى توحيد اعتباري كما يشهد الوجدان على عدمه أيضاً. نعم، اشتراك الجملتين اثباتاً في طرف يؤكد رجوع الاستثناء اليهما معاً. فما ذكره السيد يصلح أن يكون نكتة اثباتية.

وبهذا ظهر أنّ التعليق المذكور في (ص ٣٩٥) من وجود محذور ثبوتي أيضاً غير تام فراجع وتأمل.

## المطلق والمقيد

ص ٤٠٣ قوله: (١- الإطلاق: وفيه فصول...). ويبحث فيه عن أمرين: تعريف المطلق، واعتبارات الماهية: ١- عرّف المطلق بأنّه ما دلّ على شائع في جنسه. وأريد بالجنس معناه اللغوي لا المنطقي، أي ما دلّ على شائع في سنخه.

ويمكن المناقشة في هذا التعريف:

أوّلاً - أنّ المطلق ليس دائماً يدلّ على الشائع في جنسه بل قد لا يكون في مورده جنس وطبيعة ولا شيوع وسريان أصلاً كما في الإطلاق الأحوالي لزيد، وفي الإطلاق المثبت للوجوب في قبال الاستحباب في الأمر، وللملكية في قبال الحقية في اللام، أي الإطلاق المثبت للضيق. فكأنّ هذا التعريف ناظر إلى مثل أسماء الأجناس فقط.

وثانياً - أنّه يفترض دلالة المطلق على الشيوع والسريان وسوف يأتي أنّ حيثية السريان والانطباق على الأفراد ليس مدلولاً للفظ المطلق وإنّما هو بحكم العقل في مرحلة وراء مرحلة الدلالة واللفظ، وأمّا المدلول للمطلق حتى في أسماء الأجناس ليس إلّا نفي القيد عن ذات الطبيعة على ما سوف يأتي.

ولعلّه من هنا ذهب بعض الأعلام إلى عدم وجود معنى اصطلاحي للمطلق عند الأصوليين، بل الإطلاق عندهم يكون بـنفس المـعنى اللـغوي له وهـو

الارسال وعدم القيد.

وفيه: أنّه ليس مجرد عدم القيد اطلاقاً عند الأصوليين كما أنّه لا اشكال في جعلهم لهذا الاصطلاح على نـوع خـاص مـن الدلالات الكـلامية واللـفظية لا بالمعنى اللغوي العام، فلا ينبغي الاشكال في وجود معنى اصطلاحي للإطلاق وهو عدم ذكر القيد اثباتاً الكاشف عن انتفائه ثبوتاً.

٢ ـ اختلفت كلماتهم في اعتبارات الماهية وأنحاء لحاظها اختلافاً شديداً
مشحوناً بمصطلحات المناطقة.

والمراد باعتبارات الماهية أنحاء وجودها ولحاظها في الذهن وأمّا الخارج فالماهية الموجودة خارجاً تنقسم إلى قسمين لا أكثر، المتصف بالوصف أو غير المتصف به؛ لاستحالة اجتماع النقيضين أو ارتفاعهما وهذا واضح.

فنقول: الذهن تارة يلحظ الماهية بما هي موجودة في الخارج فيكون معقولاً أولياً، وأخرى يلحظها بما هي مفهوم موجود في الذهن فيكون معقولاً ثانوياً؛ لأنّه منتزع عن المعقول الأولي والوجود الذهني.

ولا إشكال في أنّ المعقول الأولي تارة ينتزع عن الماهية المقيدة بقيد في الخارج فيسمى بالماهية بشرط شيء، وأخرى عن الماهية غير المقيدة الفاقدة للقيد فيسمى بالماهية بشرط لا \_ عند الأصوليين \_ ويمكن جعلهما معاً من البشرط شيء الأعم من الوجودي والعدمي وقد يعبر عنها بالماهية المخلوطة وثالثة ينتزع من ذات الماهية الموجودة في الخارج بما هي هي \_ حيث انّ الكل الطبيعي موجود في الخارج ضمن أفراده \_ فيسمّى بالماهية لا بشرط القسمي. كما لا إشكال في أنّ الذهن يمكنه أن ينتزع بعد الانتزاع الأوّل عن المعقول الأولي معقولاً ثانوياً فيكون محكيه نفس المعقول الأولي والوجود الذهني فيتصور الإنسان الذهني المقيد بمفهوم العلم أو عدمه أو بلا أي من القيدين \_ أي الخالي عنهما \_ ولكنه بما هو في الذهن بحيث يحكم عليه بأحكام لا تنطبق على الخارج كقولك: إنّها تنطبق على كثيرين أو لا تنطبق ، فإنّ هذه من أحكام نفس المعقول الأولي لا محكيّه، كما في مثل الإنسان نوع والناطق فصل.

إلا أنّه هنا يمكنه أن ينتزع معقولاً ثانوياً عن الأنحاء الثلاثة فيلحظه بما هو جامع بين الوجودات الذهنية الأولية الثلاثة فيكون قسماً رابعاً موجوداً في الذهن بوجود ذهني مستقل عن الوجودات الذهنية الثلاثة؛ لأنّه يكون وجوداً ذهنياً جامعاً بين المعقولات الأولية بما هو جامع وسار فيها، ولا محذور في وجوده مستقلاً معها؛ لأنّه في رتبة وصقع ذهني آخر وراءها لانفس صقع وجود أفرادها، وهو المسمى باللابشرط المقسمي.

وبهذا يجاب عن شبهة كونه قسيماً ومقسماً ، فإنّه بما هو لحاظ ووجود ذهني عيني قسم لكونه وجوداً ذهنياً رابعاً وبلحاظ ملحوظه والماهية الموجودة بهذا الوجود حيث لم يلحظ فيه حتى قيد التجرد والخلو يكون مقسماً بين الأقسام للماهية المعقولة.

وفي اصطلاح المناطقة يسمّى القسم الثالث في المعقول الثانوي أعني لحاظ الماهية الذهنية الخالية عن القيد والتي تقع موضوعاً لأحكام الكلي العقلي بالماهية بشرط لا أو المجردة والمطلقة أي بشرط لا عن الصدق على الخارج.

ويمكن التعبير عن المعقول الأولي والثانوي في اعتبارات الماهية ببيان آخر لعلّه أوفق بتعبيرات المناطقة، وحاصله: أنّ الماهية تارة تلحظ بلحاظ قيودها الخارجية كالعلم في الخارج فتنقسم إلى الماهية بشرط شيء وبشرط لا ولا بشرط قسمي، وهذا هو المعقول الأولي، وأخرى تلحظ بالنسبة إلى قيودها وخصوصياتها في الذهـن فـتنقسم إلى الماهية المـجردة والمـاهية المـقيدة واللابشرط المقسمي. وقد نسمّي الأولى \_ أي المجردة \_ بالماهية بشرط لا ونلحق المقيدة بقسميها \_ الخارجي والذهني \_ بالماهية بشرط شيء، فيراد بالقيد الأعم من الخارجي والذهني والوجودي والعدمي، فتكون الأقسام أربعة: بشرط شيء \_ بهذا المعنى الأعم من المعقول الأولي والثانوي \_ بشرط لا \_ وهي الماهية المجردة \_ واللابشرط القسمي \_ وهو معقول أولي \_ واللابشرط المقسمي \_ وهو معقول ثانوي \_.

وأصل هذا التقسيم لا إشكال فيه، وإنّما الاشكال وقع بين الأعلام في نقاط ثلاث:

١ \_ في حقيقة اللابشرط القسمي. ٢ \_ في ما هو الكلي الطبيعي من هذه الأقسام. ٣ \_ في الماهية المهملة.

أمّا النقطة الأولى: فقد أثارها السيد الخوئي ﷺ حيث ادّعى بأنّ اللابشرط القسمي \_ وقد عبّر عنه بالماهية المطلقة \_ عبارة عن ملاحظة الماهية فانية في تمام أفرادها الخارجية، فالذهن عندما يلاحظ الماهية بالنسبة إلى قيودها الخارجية \_ أي بنحو المرآتية لا الموضوعية \_ فتارة تلحظ مرآة إلى بعض الأفراد فهي الماهية بشرط شيء، وأخرى تلحظ مرآة بالنسبة إلى تمام الأفراد \_ أي تلحظ بلاقيد ومع رفض كل القيود عنها \_ وهي اللابشرط القسمي والماهية المطلقة . وبهذا اعترض على ما في الكفاية من أنّ الماهية المطلقة كلي عقلي فلا ينطبق على الخارجيات .

وهذ الكلام لا يمكن المساعدة عليه سواء أريد من جعل اللابشرط القسمي كذلك شرح القسم الثالث في المعقول الأولي أو اضافة قسم رابع اليها. لما هو مذكور في الكتاب من أنّ خصوصية التجرد عن القيد خصوصية لنفس اللحاظ لا الملحوظ في المعقول الأولي فلا يمكن أخذه فيه لكونه في طوله، نعم يمكن أخذه في المعقول الثانوي فهو القسم الثالث من أقسام المعقول الثانوي أي الماهية المجردة وبشرط لا في اصطلاح القوم، فما ذكره في الكفاية من أنّ

وكأنّ الذي حمل السيد الخوئي ﷺ على ذلك أنّ الماهية إذا لم تلحظ إلّا ذاتها بلا لحاظ عدم القيد والتجرد عنه كانت الماهية المهملة لا اللابشرط القسمي فإنّه من أقسام لحاظ الماهية خارجاً عن ذاتها وذاتياتها، إلّا أنّ هذا الكلام سوف يأتي بطلانه.

وإن شئت قلت: الماهية تلحظ هنا أيضاً بما هي مرآة لذاتها في الخارج، وهذا يكفي فيه عدم لحاظ القيد لا لحاظ عدم القيد بل يستحيل أخذه في متعلق المعقول الأوّل؛ لكونه في طوله ومن خصوصيات الوجود الذهني تأخر العلم عن معلومه، وأمّا ما يذكر من أنّ الطبيعة قد تلحظ بذاتها فتكون بنحو صرف الوجود وقد تلحظ بنحو مطلق الوجود والأوّل كما في الطبيعة في متعلق الأمر والثاني كما في الطبيعة في متعلق النهي أو في موضوعات الأحكام فقد تقدم البحث عن ذلك في الأوامر والنواهي وأنّ خصوصيتي صرف الوجود وإطلاق الوجود خارجتان عن مدلول الاسم ومعنى الطبيعة فراجع وتأمل. وأمّا النقطة الثانية: فقد ذكر الميرزا النائيني تَشَرُّ أنّ الكلي الطبيعي هو الماهية لا بشرط القسمي لا المقسمي؛ لكونه جامعاً بين ما ينطبق على الخارج وما لا ينطبق ، والطبيعي ينطبق على الخارج دائماً.

ولعلّ ظاهر الكفاية وفـاقاً للـمنظومة أنّـه اللابشـرط المـقسمي، وظـاهر المحاضرات أنّه الماهية المهملة.

والصحيح ما ذهب إليه الميرزا النائيني ولكن لا لما ذكره ليقال في ردّه أنّ الجامع بين ما ينطبق على الخارج وما لا ينطبق ينطبق عليه أيضاً ، بل لأنّه معقول ثانوي كما عرفت فلا ينطبق على الخارج أصلاً(١).

وأمّا في المحاضرات فقد ذكر أنّ اللابشرط القسمي يكون منطبقاً وف انياً بالفعل في تمام الأفراد وليس الكلي الطبيعي كذلك.

وفيه: إن أريد رؤية الأفراد ولو اجمالاً فهذا خلط بين العام والمطلق فليس اللابشرط القسمي كذلك كما عرفت، وإن أريد أنّه لو علق عليه حكم لسرى إلى تمام الأفراد فمن الواضح أنّ هذا تام في الطبيعي أيضاً.

نعم سوف يأتي أنّ الملحوظ في الماهية المهملة عين الملحوظ في اللابشرط القسمي، وإنّما الاختلاف بينهما في خصوصية اللحاظ، وبهذا يكون الكلي الطبيعي هو اللابشرط القسمي والمهملة معاً إذا كان النظر إلى الملحوظ فيها فقط.

<sup>(</sup>١) ولا يعقل أن تلحظ الماهية في لحاظ واحد جامعاً ومراَتاً عمّا في الخارج كالمعقول الأوّل وعمّا في الذهن كالمعقول الثاني؛ لأنّه من قبيل لحاظ الماهية بنحو المراَتية والموضوعية بلحاظ واحد وهو محال.

وأمّا النقطة الثالثة: فالماهية المهملة هي التي لها خصوصيّات ثلاث: إحداها ـ انطباقها على الخارج، أي عدم كونها معقولاً ثانوياً. الثانية ـ أنّ النظر فيها مقصور على ذاتها لا الخارج عنها. الثالثة ـ أنّها جامعة بين المطلقة والمقيدة، أي تكون محفوظة في موارد التقييد أيضاً.

وقد اختلفوا في أنّها هي اللابشرط القسمي أو المقسمي أو غيرهما. ولا ينبغي الاشكال في أنّها ليس اللابشرط المقسمي كما تصوره في الكفاية؛ لأنّه معقول ثانوي وهو خلف الخصوصية الأولى بل الثانية والثالثة أيضاً، فإنّ اللابشرط المقسمي يكون النظر فيه إلى أحد القيود الذهنية الثلاث للماهية.

واستدلوا على عدم كونه اللابشرط القسمي بدليلين:

١ ـ أنّها عارية عن كل القيود حتى قيد التعرية عن القيد؛ ولهذا كان جامعاً بين
المطلق والمقيد بخلاف اللابشرط القسمي فإنّها الماهية المطلقة وبلا قيد القسيم
للمقيدة .

وفيه: أنّ حدّ الإطلاق والتعرية عن القيد في اللابشرط القسمي واقعي لا لحاظي كما تقدم، فالملحوظ فيه عين الملحوظ في المهملة بلا زيادة أو نقيصة، نعم بناءً على التفسير الآخر للابشرط القسمي وأنّه ملحوظ فيه عدم القيد أو فنائه في الأفراد تختلف المهملة عنه، ولكنك عرفت بطلانه وأنّ لحاظ عدم القيد خصوصية ذهنية، كما أنّ الماهية لا يمكن أن تكون فانية في أفرادها وإنّما تفنى في ذاتها، وأمّا الانطباق على الأفراد فبحكم العقل ومدلول تصديقي لا تصوري بأخذ مفهوم آخر معها كما في العام. ٢ - أنّ اللابشرط القسمي يقع موضوعاً لأحكام خارجة عن ذات الماهية مما
يعني كون الماهية ملحوظة فيه بلحاظ ما هو خارج عن ذاتها. وهذا خلف
الخصوصية الثانية.

**وفيه**: أنَّ قصر النظر في عقد الوضع على الذات لا ينافي الحكم عليها بشيء خارج عن نطاق الذات في طرف المحمول والحكم وهذا واضح.

فالصحيح: أنّ الملحوظ في الماهية المهملة عين الملحوظ في اللابشرط القسمي وإنّما يفترقان في الحدّ والخصوصية التصديقية فإنّ اللابشرط القسمي حدّه الذهني الإطلاق والتجرد الواقعي عن القيد بينما المهملة لم يؤخذ فيها حتى ذلك \_أي حتى هذا الحد الواقعي بالحمل الشائع \_ومن هنا تكون المهملة جامعة بين المطلقة بالحمل الشائع والمقيدة من الصور الذهنية للماهية ، ومن هنا أيضاً لا تأتي إلى الذهن بلحاظ مستقل وبحدها الاهمالي ، فلا يكون قسماً خامساً .

وإن شئت قلت: كما أريد بالمهملة الاهمال في الماهية من حيث القيود اللحاظية التصورية كذلك أريد بها الاهمال من ناحية الحدود التصديقية للوجود الذهني من الماهية أيضاً ومن هنا لا يأتي في الذهن إلاّ بعنوان مشير أو في ضمن إحدى الحدود الذهنية، أعني المطلقة أو المقيدة، وأمّا ما يأتي إلى الذهن عند لحاظ الماهية بلا لحاظ القيد فليس إلاّ المطلقة بالحمل الشائع أي اللابشرط القسمي لا المهملة كما تصوره السيد الخوئي شيَّن .

ودعوى: وجدانية إمكان لحاظ الماهية تارة كذلك وأُخرى سارية بالفعل في أفرادها وهو معنى لحاظ الإطلاق وعدم القيد.

يدفعها: أنَّ لحاظ السريان هذا يستحيل أن يكون من خلال نفس الماهية

فإنّ العنوان لا يفنى إلّا في محكيه وهو ذات الماهية ، وإنّما يكون ذلك من خلال اضافة مفهوم الاستيعاب للأفراد اليها ؛ ولهذا قلنا أنّه من الخلط بين باب العام والمطلق .

وبهذا يتضح البرهان على أنّ المعقول الأوّل للماهية إمّا أن يكون بشرط شيء - أعم من قيد وجودي أو عدمي - أو لا بشرط قسمي الذي هو المطلق بالحمل الشائع؛ لأنّ الماهية إذا لوحظت فإمّا أن تلحظ معها قيد أو لا، واجتماع النقيضين وارتفاعهما محال، والأوّل المطلق ذاتاً، والثاني المقيد فلا يعقل قسم ثالث هو المطلق اللحاظي إلّا بتعقل ثاني أو اضافة مفهوم آخر إلى الماهية.

> بعد هذا ندخل في البحث ضمن فصول: الفصل الأوّل: في ما وضعت له أسماء الأجناس:

والبحث في أنّها موضوعة للمطلقة أي اللابشرط القسمي أو للمهملة بعد وضوح عدم إمكان وضعها للمجردة \_بشرط لا \_ولا مزيد عما في الكتاب هنا. وخلاصته: أنّ اسم الجنس موضوع للماهية المهملة الجامعة بين المطلقة والمقيدة، إلّا أنّ هذا يمكن تصوره بأحد نحوين:

١ - تصوره تفصيلاً من خلال اللابشرط القسمي والوضع للملحوظ فيه والذي قلنا إنّه عين الماهية المهملة وأنّ اطلاقها الذاتي راجع إلى حدّ الماهية ووجودها في الذهن بلا قيد بالحمل الشائع، وهذه الخصوصية باعتبارها خصوصية تصديقية مربوطة بالحد الذهني لتصور الماهية فليست ملحوظة بها لكي يوجب تقييداً في المعنى الموضوع له اسم الجنس، فلا يكون المعنى إلّا ذات الماهية الملحوظة باللابشرط القسمي والتي هي المهملة أيضاً. ٢ - تصور الماهية المهملة اجمالاً ومن خلال عنوان مشير اليها أي إلى ذات الماهية الملحوظة في المطلقة والمقيدة.

وقد يقال: على هذا بالامكان الوضع للماهية المهملة من خلال تصور المقيدة أيضاً طالما المهملة متحققة فيها أيضاً.

والجواب: لا يمكن ذلك؛ لأنّ المقيدة يلحظ فيها زائداً على المهملة \_ أي ذات الماهية تقيدها بالقيد \_ فيكون الملحوظ فيها الماهية ضمن المقيد، وهذه الخصوصية خصوصية في الملحوظ تمنع من تحقق الاقتران بين اللفظ وذات الماهية لكي يصبح اسم الجنس موضوعاً لها، وهذا بخلاف اللابشرط القسمي، وهذا واضح.

هذا في اسم الجنس، وأمّا علم الجنس كأسامة للأسد فقد اختلف الأعلام فيه بين من قال بأنّ التعريف فيه لفظي كالتأنيث اللفظي فلا فرق بينه وبين أسماء الأجناس من حيث المعنى. وقيل إنّه يختلف عن اسم الجنس باعتبار أخذ التعيين الذهني في مدلوله، (فأسد) موضوع لجنس الحيوان المفترس بينما أسامة موضوع للحيوان المفترس المتعين في الذهن.

واعترض عليه في الكفاية بأنّ التعيين الذهني لو كان مأخوذاً في علم الجنس لزم كون معناه كالكلي العقلي غير قابل للصدق على الخارج؛ لأنّ المقيد بقيد ذهني لا يصدق إلّا على الذهن لا الخارج.

وأجاب عليه بعض الأعلام بأنّ القيد لو كان بنحو المعرفية مع خروج القيد والتقيد عن المعنى الموضوع له فلا يلزم ما ذكر من عدم الصدق على الخارج. وفيه: أنّه مع فرض خروج القيد والتقيد معاً وكون التعيين معرفاً إلى ذات المفهوم وهو الجنس لا يبقى فرق بين اسم الجنس وعلمه عندئذٍ. وسوف يأتي هذا البحث مفصلاً فانتظر .

والمستفاد من كلامه هنا مطلب حاصله: أنّ خصوصيات المعقول الأوّل مأخوذة في علم الجنس، ولكن لا في الملحوظ والمعنى بل في اللحاظ نفسه الذي قرن بينه وبين اللفظ نظير أن يدعى وضع اسم الجنس للابشرط القسمي بحيث يكون الإطلاق مدلولاً لفظياً.

وفيه: أنَّ القرن الأكيد الذي هو حقيقة الوضع عبارة عن التلازم بين التصورين في ملحوظيهما لاكيفية اللحاظ وإلَّا كان المطلق غير المقيد حتى بلحاظ مدلول اسم الجنس والطبيعة المهملة لاختلافهما في اللحاظ على ما تقدم، فلا يمكن افتراض تقييد المعنى الموضوع له بالقيود الراجعة إلى نفس اللحاظ والتصور إذا لم تكن مأخوذة في المتصور والملحوظ إلّا بنحو قيد الوضع الواضح بطلانه.

ومن هنا يثبت برهان على عدم كون الطبيعة المطلقة \_ أعني اللابشرط القسمي \_ معنىً موضوعاً له لاسم الجنس بل يتعين أن تكون الطبيعة المهملة هي المعنى الموضوع له، إمّا من خلال تصورها تفصيلاً ضمن اللابشرط القسمي، أو تصورها اجمالاً من خلال عنوان مشير نحو الجامع بين المطلقة والمقيدة؛ لأنّ الوضع للابشرط القسمي يساوق الوضع للطبيعة المهملة؛ لما عرفت من وحدة الملحوظ فيهما، وإنّما الاختلاف بينهما في حدّ اللحاظ وهو خارج دائماً عن المعنى الموضوع له. وبهذا يعرف أنّ هذا هو الوجه الصحيح في المنع عن ذلك لا ما قيل من لزوم كون التقييد مجازاً إلّا إذا أريد من المجاز عدم مطابقة قيود الوضع.

ويمكن ارجاع وجه صاحب الكفاية إليه بتقريب أنّه إذا أخذنا التجرد

والإطلاق في المعنى الموضوع له لزم كونه ذهنياً؛ لأنّ القيد المذكور ذهني، وإن لم نأخذه كان المعنى الموضوع له ذات الماهية وهي المهملة، وكونها تأتي في الذهن عند عدم دال على القيد مطلقة بالحمل الشائع لا يجعل القرن والوضع مقيداً للحاظ الاستقلالي المطلق بالحمل الشائع للماهية؛ لأنّه من خصوصيات اللحاظ لا الملحوظ، والاقتران الوضعي باعتباره اقتراناً تصورياً لا تصديقياً لا يكون إلّا بين المتصورين والملحوظين، ويستحيل أن يكون أحد طرفيه خصوصية تصديقية إلّا بنحو قيد الوضع الذي لا يكون محتملاً بل لا يعقل أيضاً بهذا النحو كما حققناه في محله.

وأمّا بحث التقابل، فحاصله: أنّ الإطلاق بناءً على مسلك السيد الخوئي يُؤ إطلاق لحاظي، أي لحاظ الفناء في تمام الأفراد، ومن هنا يكون التقابل بينه وبين التقييد بالتضاد، وقد عرفت بطلان المبنى. وكأنّ الميرزا النائيني في خلط بين مقام الاثبات والثبوت فإنّه ثبوتاً كلما لم يكن قيد مع الماهية كانت الماهية مطلقة بالحمل الشائع والتي يكون انطباقها على تمام الأفراد ذاتياً، وهذا هـو الإطلاق الذاتي، فيكون التقابل بينهما بالسلب والايجاب. نعم، التقييد مفهوم وحداني جديد بناءً على ما تقدم في بحث النسب فليس نسبته إلى المطلق نسبة الأكثر إلى الأقل بالدقة، إلّا أنّه حيث يحصل المفهوم المطلق بمجرد عدم ذكر وبالتالي للاطلاق الذاتي على ما سوف يأتي في بحث مقدمات الحكمة.

والثمرة إمكان تصوير الشق الثالث على القولين الآخرين كما هو مـذكور فراجع.

ولعلَّ ذهاب الميرزا النائيني ﷺ إلى أنَّ التقابل بينهما من العدم والملكة من

أجل أنّ الماهية إذا لوحظت بذاتها لا بلحاظ ما هو خارج عن ذاتها \_ أي مرآة للخارج \_ فهي ليست إلّا هي لا مطلقة ولا مقيدة فلا تتصف بشيء منهما وهي الماهية المهملة، وإذا لوحظت مرآة وبلحاظ خارج ذاتها كانت صالحة للاتصاف بالإطلاق \_ وهو عدم لحاظ القيد \_ والتقييد \_ وهو لحاظ القيد \_ ومن هنا كان التقابل بينهما تقابل العدم والملكة.

وفيه: ما تقدم من أنّ الماهية المهملة لا يمكن أن تأتي إلى الذهن في لحاظ مستقل، فالماهية الملحوظة في الذهن إمّا أن يلحظ معها القيد فهي المقيدة وإمّا أن لا يلحظ معها القيد وهي المطلقة، فبعد لحاظ الماهية يكون التقابل بين اطلاقها وتقييدها من السلب والايجاب لا محالة. وأمّا ما يقال من أنّ الماهية من حيث هي ليست إلّا هي فالمراد بها \_كما ذكرنا سابقاً \_ أنها لا تري غير ذاتها تصوراً ومفهوماً وليست صالحة لأن تري أيّة خصوصية أخرى خارج ذاتها، وهذا صحيح ولا ينافي كونها مطلقة بالحمل الشائع أي منطبقة على كل فرد من أفرادها خارجاً كما تقدم. فهي مطلقة بالحمل الشائع لا بالاطلاق اللحاظي.

ثمّ إنّهم بحثوا بعد ذلك في استحالة الاهمال ثبو تاً رغم وجود شق ثالث وهو الماهية المهملة وما أقاموه من الأدلّة من أنّ الجاعل عالم بجعله فلا يعقل الاهمال.

جوابه: أنّه إذا لم يلزم منه نقض الغرض فلا مانع من أخذ الطبيعة المهملة بناءً على معقولية لحاظها في الذهن مستقلاً في موضوع أو متعلق جعل. كما أنّهم بحثوا في كون المهملة في قوّة الجزئية أو الكلية، والصحيح على ضوء ما تقدم أنّها في قوّة الكلية وقد سميناه بالاطلاق الذاتي لفناء الطبيعة ذاتاً في محكيها الموجود حتى في مورد فقد القيد. ص ٤٣٥ قوله: (المقام الثاني: دخول اللام على اسم الجنس...).

ذكر صاحب الكفاية أنّاللام للتزيين في الجنس لا التعيين فأنكر ما ذهب إليه علماء العربية وأشكل عليهم بلزوم المحذور وهو صيرورة المفهوم كلياً عقلياً لا يصدق على الخارجيات.

وأجاب في المحاضرات بأنّ اللام في العهد الذهني للتزيين وفاقاً مع الرضي ﷺ لعدم أي تعين في مثل: أمرّ على اللئيم يسبني، وفي الجنس للتعيين والتعريف وهو الإشارة إلى الجنس مع بقاء المدخول هو الطبيعة كالإشارة باسم الإشارة إلى الكلي في قولك: هذا الكلي بل إلى المعدوم (هذا الشيء معدوم) فلا يشترط في الإشارة التعين الخارجي.

وفيه: أوّلاً - أنّ الوجدان يحكم بالفرق بين اللئيم في المثال وبين زيد لئيم من حيث وجود تعين ولو اجمالي وفرضي حيث لا يريد بيان أنّ جنس اللئيم يسبّه إذا مرّ عليه، فالتعيين في العهد الذهني موجود أيضاً بنحو الاجمال أو الفرض والتقدير، وهو ما إذا مرّ على اللئيم أو جاءه، فكما يكون هناك تعين خارجي في الماضي هناك تعين اجمالي أو على تقدير تحقق المفروض، ومن هنا سمي بالعهد الذهني؛ ولهذا يرى الوجدان الفرق بين أمرّ على اللئيم وأمرّ على لئيم يسبني.

وثانياً – ما ذكر في لام الجنس بهذا البيان غير فني أيضاً؛ لأنّ الإشارة إنّما تكون إلى معيّن ولو في عالم المفاهيم والكليات، بحيث يكون المشار إليه مصداقاً معيناً من مصاديق معنى مدخول اللام، ولو بنحو تعدد الدال والمدلول كما في هذا الشيء وهذا الكلي، بينما لا تعين في موارد لام الجنس؛ إذ المفروض ارادة نفس الطبيعة والجنس منه المفاد باسم الجنس لا ارادة فرد منه. وإن أريد الإشارة إلى نفس الطبيعة بما هي مصداق في عالم المفاهيم لمفهوم آخر \_ كما في هذا الكلي مشاراً به إلى مفهوم الحيوان أو الإنسان \_ فهذا يستلزم وجود مفهومين أحدهما يكون مصادقاً للآخر كما في المثال، وليس في موارد اسم الجنس إلا مفهوم واحد بحسب الفرض، وعليه فلا تعيّن ولا اشارة زائدة على ما يشير إليه ويسبقه إلى الذهن المدخول نفسه وهو الطبيعة، وهذا واضح.

وبهذا يتضح عدم تمامية جوابه على اشكال صاحب الكفاية من استفادة التعيين من اللام بنحو تعدد الدال والمدلول، حيث انّه إذا فرض أخذ التعيين الذهني فيه ولو بنحو الإشارة إلى ما في الذهن ورد المحذور المتقدم وإلّا لم يكن تعيين في الخارج أصلاً لا بلحاظ الفرد ولا بلحاظ الطبيعة.

ثمّ إنّ في المحاضرات ذكر جواباً آخر على اشكال صاحب الكفاية هذا في مورد علم الجنس على ما سوف يأتي مع نقده ولا ندري لماذا لم يذكره هنا أيضاً .

وأجاب المحقق الأصفهاني بما في الكتاب مع جوابه.

وأجاب السيد الشهيد وأجاب السيد الشهيد الجنس والطبيعة بما لها من التعيّن في الذهن واقعاً، فالصورة الذهنية والمعقول الأوّل المتعين مفهوماً وذهناً بالحمل الشائع يكون هو المعنى الموضوع له من دون أخذ مفهوم التعيين أو خصوصية اللحاظ الذهني في المعنى الموضوع له، نظير ما تقدم منّا في وضع اسم الجنس للمطلق بالحمل الشائع من دون أن يكون مفهوم لإطلاق أو واقع عدم لحاظ القيد مأخوذاً في معناه. وفيه: إن أريد من التعين الواقعي للمفهوم والمعقول الأولي من الطبيعة التعين الذاتي لها فهذا هو مدلول اسم الجنس المجرد عن اللام أيضاً بلا زيادة، وإن أريد التعين والمعهودية التي قد تنشأ من الانطباعات الخاصة التي قد تكون مقرونة في بعض الموارد زائداً على مفهوم الطبيعة واسم الجنس، فكأنّه يراد اثارتها وتعريف الماهية والطبيعة من خلالها بمعرّفيتها المنطبعة نوعاً في الذهن<sup>(۱)</sup>، فلو سلّم وجود مثل هذه الانطباعات السابقة الزائدة على ذات الطبيعة في بعض الموارد وسلم كون هذا المقدار يجعل المعنى متعيناً ومعروفاً بنحو من أنحاء المعرفية فلا ينبغي الاشكال في أنّ موارد اسم الجنس المعرّف بلام الجنس ليست كذلك دائماً، فمثل هذا البيان لا يكفي لعلاج مشكلة التعريف في تمام موارد لام الجنس حتى دخولها على أسماء أجناس جديدة الوضع أو الاستعمال.

ويمكن أن يقال: أنّ المراد بالتعريف والتعيين ليس الجزئية بل المراد التشخّص في مقام الصدق وجري الحكم أو المحمول عليه في القضايا والجمل في قبال الترديد في مقام الصدق ، فكلما كان المحكوم عليه متعيناً لا تردد فيه في مقام الصدق وجري المحكوم به عليه كان معرفة سواء كان من أجل تعينه الخارجي أو تعينه الجنسي كما إذا كان الحكم على الجنس بما هو جنس كما في الرجل خير من المرأة ، وهذا بخلاف ما إذا قال: رجلٌ ما خير من امرأة ما ، حيث لا يفهم المخاطب أنّ الرجل المحكوم عليه بأنّه خير من امرأة أي رجل بل يكون مردداً بين كل رجل؛ ومن هنا كان (كل عالم) معرفة ؛ لأنّ الصدق متعين فيه رغم أنّه ليس جزئياً .

<sup>(</sup>١) أو كون نفس المعنى متصوراً سابقاً فيراد الإشارة إليه بعد معهوديته الذهنية العرفية.

ومنه يعرف وجه التعريف في موارد الاستغراق أيضاً الذي لا يراد الجنس بل يراد كل فرد فرد كما في أحلّ الله البيع، هذا لو فرض أنّ لام الاستغراق غير لام الجنس كما قيل.

لا يقال: اسم الجنس يدل على الطبيعة والجنس حتى إذا كان مجرداً عن اللام فيكون متعيناً صدقاً.

فإنّه يقال: اسم الجنس المجرد موضوع للطبيعة المهملة الجامعة بين المشخّصة والمتعينة خارجاً أو جنساً أو غير المتعينة، وهذا بخلاف اسم الجنس المعرّف، فإنّه بنحو تعدد الدال والمدلول يدلّ على الطبيعة الملحوظة كجنس متعين في قبال سائر الأجناس لاكجامع طبيعي يراد رؤيته في خارج معين أو مقيد أو مطلق. وكم فرق بين المطلبين ؟!

ولعلّ هذا مقصود السيد الشهيد ﷺ أيضاً ، فاللام تدل على التعيين الخارجي أو العهدي الذهني أو الجنسي بالمعنى المتقدم وكلّها أنحاء من التعيّن .

وأمّا علم الجنس فقد ذكر فيه صاحب الكفاية ﷺ نفس الاشكال المتقدم، وأجاب عليه في المحاضرات بما تقدم في صفحات سابقة مع جوابه.

وأجاب عليه السيد الشهيد بنفس الجواب المتقدم في لام الجنس والتفاصيل الأخرى في الكتاب فراجع .

ص ٤٣٨ قوله: (٢ ـ التقييد...).

۱ ـ التقييد المتصل على أقسام:

نذكرها بالأمثلة وعناوينها مذكورة في الكتاب.

۱ \_ اعتق رقبة مؤمنة.

٢ - اعتق رقبة ولتكن تلك الرقبة مؤمنة، أو إياك أن تعتقها كافرة.
وهذان لا يحتاجان إلى مصادرة اضافية؛ لكون المقيّد قرينة على التقييد.
٣ - اعتق رقبة ولا تعتق رقبة كافرة، أو أكرم العالم ولا يحرم اكرام العالم الفاسق.

٤ ـ اعتق رقبة واعتق رقبة مؤمنة ، إذا لم يحرز التعدد أو احرز وحدة الحكم ثبت التقييد .

وهذان يكون التعارض فيهما بين المطلق والمقيد من باب عدم امكان ثبوت كلا الحكمين وحمل المطلق على المقيّد فيهما يحتاج إلى مصادرة اضافية إذا فرض أنّ عدم البيان يراد به عدم بيان القيد بلسان التقييد فلابد من اثبات القرينة الشخصية أو النوعية للجملة الثانية، أو احترازية القيود ولزوم عدم لغوية ذكر القيد ونحو ذلك.

ثمّ إنّه في القسم الرابع اكتفى السيد الشهيد شيّ باحتمال وحدة الجعل في ثبوت نتيجة التقييد ولو من ناحية الاجمال وصلاحية المقيد مع احتمال وحدة الجعل للقرينية على التقييد، وهذا محل اشكال بالمنع خصوصاً إذا كانت الدلالة على الإطلاق بالوضع لا بمقدمات الحكمة؛ لأنّه مع امكان تعدد الجعل لا وجه لرفع اليد عن ظهور المطلق في كونه جعلاً آخر، ونتيجته ثبوت أمرين: أحدهما بالجامع، والآخر بالحصة، وأيّ موجب لتصور الاجمال في ذلك؟! والظاهر أنّ عمل الفقهاء وديدنهم في الدليلين المثبتين مع عدم احراز وحدة الجعل هو الأخذ بهما معاً، والله الهادي. ٥ – أكرم العالم وأكرم الفقيه، وهذا لم يذكر في الكتاب، والتعارض فيه بين المطلق والمقيد هنا ليس من ناحية وحدة الجعل وتعدده، فإنّه لا يعقل تعدد الجعل والوجوب في المقيّد إذا كانا شموليين، فإنّ الفرد الواحد لا يمكن أن يكون فيه حكمان متماثلان بحيث يجب اكرام الفقيه بوجوبين، فلا يقاس بالمطلق البدلي. وسيأتي مزيد توضيح لذلك في المقيد المنفصل.

وإنّما نكتة التعارض في هذا القسم منافاة المطلق مع ظهور القيد في الاحترازية؛ إذ لو كان يجب اكرام كل عالم وهو يعمّ كل فقيه أيضاً فلماذا أخذ في الخطاب الآخر الفقيه قيداً في الموضوع؟! فبقاعدة احترازية القيود لابد وأن يحمل المطلق على المقيّد، وإلّا يصبح ذكره لغواً.

وسيأتي في البحث عن هذا القسم في المقيّد المنفصل أنّ هذا لا يقتضي حمل المطلق على المقيّد، بل غايته ثبوت المفهوم بمقدار السالبة الجزئية لا أكثر، إلّا أنّه في المقام حيث إنّ المقيّد متصل بالمطلق فقد يوجب اجمال الإطلاق فيه حتى إذا كان هناك قدر متيقن للسالبة الجزئية في مورد افتراق المطلق عن المقيد ما لم يستظهر أنّ ذكر القيد من جهة التأكيد عليه أو أيّة نكتة أخرى بحيث لا يكون ذكره ظاهراً في الاحترازية، كما لا يبعد ذلك في أكثر الموارد، ولعلّه لهذا لم يفهم المشهور التعارض من دليلين مثبتين كذلك.

٢ \_ والمقيّد المنفصل على أقسام أيضاً:

١ - أن يكون ناظراً ومفسراً وقرينة على المراد من المطلق (وهذا هو القسم الأوّل والثاني في المقيد المتصل فرض هنا وروده منفصلاً) وهنا لا اشكال في التقديم إمّا لارتفاع موضوع الإطلاق بناءً على أنّ من مقدمات الحكمة عدم البيان حتى المنفصل أو للقرينية الشخصية والحكومة أو النوعية.

٢ – أن يكون المطلق مع المقيد متنافيين من حيث الحكم بأن كان أحدهما ايجاباً والآخر سلباً أو كالسلب \_ كالوجوب والحرمة \_ (وهذا القسم الثالث المتقدّم في المتصل فرض هنا منفصلاً) فإذا كانا شموليين من قبيل يجب ولا يجب، أو يجب اكرام العالم ويحرم اكرام العالم الفاسق كان بينهما التنافي على كل حال، وإن كان الأمر بالمطلق بدلياً كان من التنافي والتعارض بناءً على الامتناع، فلابد من حمل المطلق على المقيد إمّا للورود وارتفاع موضوع الإطلاق ومقدمات الحكمة \_ ومقدمات الحكمة موضوع الإطلاق ومقدمات الحكمة \_ كما عند الميرزا النائيني في الوقوى على الأخوية لكون الخوائية لكون أخذ القيد أو يجب الأطلاق على المقيد إمّا للورود وارتفاع موضوع الإطلاق ومقدمات الحكمة \_ كما عند الميرزا النائيني في \_ أو باعتبار الأقوائية لكون أخذ القيد أقوى من السكوت، ويتقدم الأقوى على الأضعف في الحجية، أو لكون الأخصية موجبة للقرينية النوعية أو لكون الأخصية موجبة للذلك. وهذه نكات ثلاث تتفاوت النتائج بناءً على كل واحدة منها وقد شرحناها لذلك. وهذه نكات ثلاث تتفاوت النتائج بناءً على كل واحدة منها وقد شرحناها

٣ ـ أن يكون المطلق والمقيد متوافقين من حيث الحكم ، أي مثبتين معاً لسنخ حكم واحد أو سالبين معاً (وهذا هو القسم الرابع والخامس من المتصل فرض هنا منفصلاً) ، وهنا صور :

الصورة الأولى: أن يكونا خبريين ارشاديين محضيين من دون استتباع جعل كما إذا قال: (لا يجب اكرام العالم، ولا يجب اكرام الفقيه) وهنا لا تنافي بين المطلق والمقيد أصلاً، وهذه الصورة خارجة عن البحث بحسب الحقيقة.

**الصورة الثانية**: المطلق والمقيد المثبتان البدليان، من قبيل أعتق رقبة وأعتق رقبة مؤمنة. وهنا احتمالات عديدة بدواً للجمع بين الدليلين:

١ - حمل المطلق على المقيد وافتراض أنّ هناك حكماً واحداً هو وجوب
عتق الرقبة المؤمنة.

٢ - حمل القيد في المقيد على الاستحباب والأفضليّة من بين مصاديق
الواجب البدلي.

٣ - حمل المقيد على أنّه من قبيل الواجب في واجب بحيث لو اعتق رقبة
كافرة سقط الواجب الثاني عصياناً.

٤ - الأخذ بكل واحد منهما في تمام مدلوله والالتزام بتعدد التكليف أحدهما متعلق بالجامع والآخر بالحصة ، وهذا يتصور على نحوين : أحدهما : أن يسقط كلا التكليفين معاً بالاتيان بالحصة لكونها محققة لامتثالهما معاً ، والآخر : عدم سقوط التكليف بالمطلق بالاتيان بالمقيّد ، بل لابد من الاتيان بفرد آخر أيضاً من الجامع .

٥ ـ تقييد الأمر بالمطلق بعدم الاتيان بالمقيّد، وهو عتق الرقبة المؤمنة في
المثال، فهناك وجوبان: أحدهما متعلق بالمقيّد وهو مطلق، والآخر بالمطلق أو
المقيّد بنقيض القيد وهو مشروط بعدم الاتيان بالمقيّد.

ولا اشكال في أنّ الاحتمالين الثاني والثالث خلاف الظاهر الأولي بحيث يحتاجان إلى قرينة ومؤنة فائقة لظهور المقيد في أخذ القيد في الأمر الوجوبي وكون المقيد مأموراً به لا التقيد، وهذان ظهوران وضعيان أو كالوضعيين بحيث يكون الأخذ بهما أولى من الأخذ بالظهور الإطلاقي في المطلق.

كما لا إشكال في أنَّ الاحتمال الأخير بشقَّه الأوَّل لو كان محتملاً ثبوتاً ومعقولاً تعين في قبال الاحتمالات الأخرى؛ إذ ليس فيه بحسب الفرض مخالفة للظهور في شيء من الدليلين، فيكون هو مقتضى القاعدة.

ومن هنا ذهب صاحب الكفاية \_ولعلَّه المشهور أيضاً \_إلى تعيّن الاحتمال

الأخير والالتزام بوجود حكمين مستقلين أحدهما على الجامع والآخر على الحصة المقيدة منه إلّا حيث تقوم قرينة لبّية أو لفظية من داخل الخطابين أو خارجهما على وحدة الجعل والحكم فيتعين الاحتمال الأوّل عندئذٍ، ومن هنا فصّلوا في هذه الصورة بين فرض احراز وحدة الجعل بنحو من الأنحاء فيحمل المطلق على المقيد وبين فرض عدم احراز ذلك فيلتزم بتعدد الجعل.

وخالف في ذلك المحقق النائيني ﷺ وتابعه عليه جملة من الأعلام فجعل التفصيل على العكس، أي إذا أحرز بدليل أو قرينة تعدد الجعل أخذ به وإلّاكان المتعين استظهار وحدة الجعل وحمل المطلق على المقيد.

وقد اختلفت بياناتهم في اثبات ذلك بما يمكن ارجاعها إلى وجوه عديدة بعضها يعتمد على نكاتٍ ثبوتية وبعضها اثباتية:

الوجه الأوّل: ما يظهر من تقريرات بحث الميرزا لله من أنّ الأمرين حيث فرض كونهما بدليين فمتعلقهما سوف يكون صرف الوجود لا محالة الذي ينطبق قهراً على أوّل وجود ناقض للعدم، وبذلك تتحقق المنافاة بين الدليلين؛ لأنّ إطلاق متعلق الحكم في المطلق يقتضي جواز ترك القيد في مقام الامتثال وعدم دخله في غرض المولى ومراده، كما أنّ تقييد متعلق الحكم في الدليل المقيد يقتضي عدم جواز ترك القيد ودخله في غرض المولى ومراده فيتنافيان لا محالة.

وهذا الوجه نظير ما ذكره الميرزا النائيني في برهان التنافي بين الأمر بالجامع والنهي عن الحصة في بحث الاجتماع.

وجوابه: أنَّ الأمر بالجامع بنحو صرف الوجود يدل على جواز ترك الحصة

المقيدة إلى البدل من ناحية هذا الأمر لا من كل ناحية، أي لا يدلّ على جواز الترك فعلاً بل يدلّ على جواز الترك والفعل وضعاً.

نعم، لو فرض وحدة الجعل لزم التنافي من هذه الناحية، بل في نفسه لا يعقل أن يكون للجعل الواحد متعلقين. ومن هنا يصح أن يقال بأنّ هذا التنافي فرع احراز وحدة الجعل في المرتبة السابقة إذ مع تعدده وكون القيد دخيلاً في أحدهما دون الآخر لا يبقى تنافي بين الدليلين، ولا موجب لافتراض وحدة الجعل بل اثبات وحدة الجعل بذلك دور واضح. نعم، لو فرضنا أنّ الميرزا النائيني في لا يرى امكان تعدد الجعل بشقّه الأوّل، أي الأمر بالمقيّد وأمر آخر وسيأتي في بعض الوجوه القادمة – وإنّما المعقول والممكن تعدد الجعل بنحو الشق الثاني من الاحتمال الرابع أو بنحو الاحتمال الخامس من الاحتمالات وسيأتي في من الاحتمال الرابع أو بنحو الاحتمال الخامس من الاحتمالات المتقدمة، وافترض أنّ المخالفة للظهورات في الاحتمالين المذكورين أشدّ من

إلا أنّه سيأتي امكان تعدد الأمر بشقه الأوّل، ولو فرض عدم امكانه فليست المخالفة في أحد النحوين الآخرين بأشد من حمل المطلق على المقيّد، ولو فرض ذلك أيضاً فهذا وحده لا يكفي لتعين حمل المطلق على المقيّد ما لم يفرض أنّه نوع جمع عرفي وأنّ الأمر بالمقيّد يصلح أن يكون قرينة على خصوص هذا النحو من التقييد لا تقييد متعلق الأمر المطلق بفرد آخر أو تقييد نفس الأمر بمن لم يأت بالمقيد. نعم، يمكنه أن يدّعي حينئذٍ التعارض وسقوط الاطلاقات المذكورة \_أو اجمالها إذا كانا متصلين \_ وحيث انّ تعلّق وجوب واحد بالمقيّد تعييناً محرز والشك بثبوت وجوب آخر لفرد آخر من المطلق أو ثبوت وجوب آخر مشروط في حق من لم يأت بالمقيّد، تجري البراءة والأصل المؤمّن عن ذلك، فتكون بحسب النتيجة العملية واجب واحد هو المقيّد، وهو الذي كان يثبت بحمل المطلق على المقيّد.

الوجه الثاني: ما يظهر من كلمات المحقق العراقي ﷺ، وحاصله بتوضيح منا: أنّ الأمر بالمقيد بنحو صرف الوجود يرجع لا محالة إلى الأمر بالطبيعة والتقيد، وهذا يعني أن تكون الطبيعة مورداً لاجتماع أمرين ووجوبين استقلالي وضمني وهو من اجتماع المثلين المحال، فلابد من التأويل إمّا بالحمل على المقيّد أو بتقييد الأمر بالجامع بغير المقيد مشروطاً بتركه.

وفيه: أوّلاً - مضافاً إلى وجدانية إمكان تعلّق الحبّ والارادة والوجوب بالجامع بنحو صرف الوجود المنطبق على الحصة ووجوب آخر بحصة منه بل ووقوعه كثيراً عرفاً<sup>(١)</sup> قيام البرهان على عدم الاستحالة؛ لأنّ الحب والارادة معروضهما بالذات هو الصور واللحاظات الذهنية في النفس وعنوان المقيد

<sup>(</sup>١) وببيان آخر: إذا فرض أنَّ للمولى ملاكين ومصلحتين الزاميتين مستقلتين عرضيتين: إحداهما قائمة بالجامع والأخرى بالحصة فنسأل هل يكون للمولى ارادة واحدة ووجوب واحد بالمقيد والحصة ؟ وهو باطل لوضوح أنَّه يفوت على المولى ملاكه الالزامي في الجامع الذي يكون المكلف مستعداً لتحصيله في غير تلك الحصة المقيدة، فلابد من جعل وجوبين وفرض فعليّة ارادتين مستقلتين ، وعلى هذا التقدير نسأل هل الوجوبان عرضيان أو أحدهما في طول عصيان الآخر ؟ لا مجال للثاني ؟ وعلى هذا التقدير نسأل هل الوجوبان عرضيتين مستقلتين ، وعلى هذا التقدير نسأل هل الوجوبان عرضيان أو أحدهما في طول عصيان الآخر ؟ لا مجال للثاني ؟ لأنَّ تقييد الأمر بالجامع بعصيان المقيد إمّا أن يكون من جهة دخالة العصيان في فعلية الملاك والمصلحة وهو خلف المفروض أو من جهة التضاد وعدم القدرة في مقام الامتثال وهو غير موجود أيضاً ؛ لوضوح عدم التضاد بين الجامع والحصة – وقد تقدّم في بحث الاجتماع عدم التضاد بين أيضاً ؛ لوضوح عدم التضاد ين الحصة مع وجوب آخر للحصة – في يعني إطلاق الارادتين وفعليتهما وجوب الجامع مع حرمة الحصة فكيف مع وجوب آخر للحصة – فيتعين إطلاق الارادتين وفعليتهما معاً وما أيضاً ؟ ومن جهة وهو القدرة في مقام الامتثال وهو غير موجود أيضاً ؛ لوضوح عدم التضاد بين الجامع والحصة – وقد تقدّم في بحث الاجتماع عدم التضاد بين أيضاً ؛ وجوب الجامع مع حرمة الحصة فكيف مع وجوب آخر للحصة – فيتعين إطلاق الارادتين وفعليتهما وجوب الجامع ما معلق والأخرى بالحصة ، وهو المطلوب.

والحصة غير عنوان المطلق والجامع، فلا اجتماع للمثلين بلحاظ المعروض بالذات، كما لا اجتماع بلحاظ المعروض بالعرض؛ لعدم سراية الحب والارادة من العنوان إلى المعنون على ما حققناه مفصلاً في محله من بحث الاجتماع؛ ولهذا لم يلتزموا في الفقه بالتأكد في موارد البدلية واجتماع العنوانين في مورد واحد كما في العامين من وجه.

وثانياً - لو فرض سراية الحب من الجامع إلى الحصة فغايته لزوم التأكّد فيه بلحاظ مبادئ الحكم مع جعل حكمين ووجوبين أحدهما على الجامع والآخر على الحصة حفظاً للغرضين، وأي محذور في ذلك؟!

وثالثاً لو فرض امتناع تعلّق الأمر بالجامع المنطبق على الحصة وأمر آخر بالحصة مع ذلك قلنا إنّه لا يتعيّن ما ذكر من الاحتمالين في كلامه، بل هناك احتمال ثالث وهو الحفاظ على ظهور الخطاب المطلق في كونه أمراً مستقلاً بالجامع مع تقييد متعلّقه بكونه غير الفرد المتعلّق للأمر المقيّد فيجب على المكلّف عتق رقبتين: إحداهما خصوص المؤمنة (المقيد) والآخر مطلق الرقبة، ولا شك أنّ ظهور الأمر في الاستقلالية أقوى من إطلاق المتعلّق وعدم تقيّده بفرد آخر، بل قد تقدم أنّ مثل هذا التقييد في متعلّق الأمر بفرد آخر إذا كان من اقتضاءات الأمر ليس تقييداً، فلا وجه لحمل المطلق على المقيّد، ولو فرض فليس التقييد فيه بأكثر أو أشد من تقييد المطلق وحمله على المقيّد.

الوجه الثالث: ما قد يراد من هامش أجود التقريرات والمحاضرات من أنّ مردّ الأمر بالمطلق والمقيد البدليين \_ بنحو تعدّد الأمر \_ إلى التخيير بين الأقل والأكثر حيث انّ المكلّف لابد أن يأتي إمّا بالمقيد فقط أو بالفاقد للقيد أوّلاً ثمّ بالمقيد، والنسبة بينهما نسبة الأقل إلى الأكثر، وقد تقدم في محله استحالة التخيير بين الأقل والأكثر حيث يلزم لغوية الأمر بالزيادة التي يـجوز تـركها والاكتفاء بالأقل.

وفيه: أوَّلاً \_ ما ذكرناه في بحث الاجزاء حيث ذكروا فيه نفس هذا البيان بأنّ المحال إنّما هو التخيير بين الأقل والأكثر بلحاظ متعلق الحكم بأن يكون أمراً واحداً متعلقاً بنحو التخيير بالجامع بين الطبيعة مثلاً والحصة أو الفرد والفردين وهذا غير موجود في المقام بل عكسه الموجود حيث يكون الأكثر وهو المقيد مأموراً به تعيناً والأقل وهو الجامع مأموراً به بأمر آخر تعييناً أيضاً غاية الأمر يتحقق الجامع \_ الأقل \_ في مرحلة الامتثال ضمن المقيد الأكثر \_ فلا لغوية بلحاظ ما هو متعلق الأمر ؛ لأنَّ الأمر بالأكثر وهو المقيد تعييني لا تخييري بين فعله وتركه كما في الأقل والأكثر . كما أنَّه لا لغوية بلحاظ اقتضاء الامتثال حيث يكون الأمر بالجامع صالحاً لتحريك من لا يتحرك لفعل المقيد باتجاه فعل الجامع الواجد لمصلحة أخرى مستقلة ، وأمَّا ما ذكر من أنَّ المكلف إمَّا أن يفعل المقيد خارجاً أو يفعل الفاقد للقيد أو لا ثمّ يفعل المقيد وهما من الأقل والأكثر فليس هذا من الأقل والأكثر في متعلق الأمر والوجوب بحسب الدقة بل من الأقل والأكثر بين حالتين للامتثال ناتج من كون الأكثر وهو المقيد يتحقق ضمن وجود آخر للطبيعة غير الأقل؛ ولهذا لو أريد صياغة أمر واحد تخييري هنا كان لابدً وأن يقيد طرف التخيير وهو الأقل بفرض الاتيان به أوَّلاً فيجعل الأمر عـلى الجامع بين الاتيان بالمقيد أو الاتيان بالمطلق أوَّلاً ثمَّ المقيّد، وهما متباينان كما لا يخفى، وهذا بنفسه دليل على عدم كون النسبة بينهما نسبة الأقل والأكثر، على ما حقق وفصّل في محله.

وثانياً - ما تقدّم في الاشكال على الميرزا النائيني من أنّه لو فرض استحالة

تعدد الأمر كذلك فلا معين للجمع بين الدليلين بحمل المطلق على المقيّد مع امكان رفع اليد عن إطلاق آخر في الدليل المطلق كتقييد متعلّقه بفرد آخر من المطلق أو تقييد وجوبه بمن لم يأت بالمقيّد \_ إذ فرض تحقق ملاك أمره به أيضاً \_ مع بقاء متعلقه مطلقاً.

لا يقال: حينئذٍ من لم يأت بالمقيد يكون مكلفاً بتكليفين المطلق والمقيّد معاً وهو محال عندهم.

فإنّه يقال: إذا كانت الاستحالة من جهة اجتماع المثلين كما ذكره المحقّق العراقي ﷺ لزم هذا المحذور وكان لابد من تقييد متعلّق الأمر المشروط أيضاً بالحصة الفاقدة للقيد؛ لأنّ اجتماع المثلين كالضدين في فرض واحد أيضاً محال، وأمّا إذا كان المحذور لغوية التخيير بين الأقل والأكثر فلا موجب لمثل هذا التقييد؛ لارتفاع المحذور بنفس تقييد الأمر والوجوب كما هو واضح.

الوجه الرابع: ما ذكر في المحاضرات، وحاصله: أنّ الأمر المطلق لو لم يحمل على المقيّد فيكون هناك أمران: أحدهما بالمطلق والآخر بالمقيّد \_وهذا هو الاحتمال الرابع \_فهو يتصور على نحوين كما أشرنا: أحدهما أن يسقط كلا التكليفين معاً بالاتيان بالمقيّد، والآخر عدم سقوط المطلق بذلك، بل لابد من الاتيان به أيضاً ضمن فرد آخر، وكلاهما لا يمكن المساعدة عليه:

أمّا الثاني فلأنّه لابد حينئذٍ من تقييد الأمر بالمطلق بغير الحصة المقيدة منه، وإلّا فلا موجب لعدم سقوطه بالاتيان بها بعد فرض انطباق المطلق عليها انطباق الطبيعي على حصته، وهذا بحاجة إلى قرينة، ولا قرينة في المقام.

وأمّا الأوّل فهو بحسب مقام الثبوت وإن كان ممكناً نظير (أكرم عالماً وأكرم

هاشمياً) حيث يكون المقيّد مجمعاً لكلا العنوانين ، إلّا أنّه يصح في العامين من وجه كالمثال المذكور ، لا المطلق والمقيّد ؛ لأنّ الاتيان بالمقيّد إذا كان موجباً لسقوط الأمر عن المطلق والمفروض لزوم الاتيان بالمقيّد فلا محالة يكون الأمر به لغواً وعبثاً ، بخلاف العامين من وجه ، لفرض أنّ لكلّ منهما مادة افتراق بالاضافة إلى الآخر ، فلا يكون الاتيان بالمجمع لازماً فيه ليكون الأمر بأحدهما لغواً. إذاً فلابد في المقام من تقييد الأمر بالمطلق بالاتيان به في ضمن غير المقيد مع الترخيص في تركه بالاتيان بالمقيّد ابتداءً ، ومردّ ذلك إلى أنّ الأمر بالمطلق يتقيّد بعدم الاتيان بالمقيّد ابتداءً ، ومردّ ذلك إلى أنّ الأمر بالمطلق تعيينياً من ناحية أخرى ، بمعنى أنّ المكلّف لا يتعين عليه أن يأمر بالمطلق أوّلاً بل يمكنه أن يتركه ويأتي بالمقيّد ، وهو خلاف ظهور الأمر في التعينيّة ، فيكون في ذلك مخالفة للظهور من ناحيتين ، فالمتعيّن حمل المطلق على المقيّد <sup>(1)</sup>

وفيه: أوّلاً - يرد على ما ذكر في الفرض الثاني أنّ تقييد متعلّق الأمر بالمطلق بفرد آخر غير الحصة المقيّدة وإن لم تكن عليه قرينة، إلّا أنّه تقييد للاطلاق لا أكثر، فحاله حال رفع اليد عن إطلاق المطلق وحمله على المقيّد، وأيّ مرجّح لهذا الإطلاق على ذاك الإطلاق؟! بل قد عرفت أنّ تقييد متعلّق الأمر بالمطلق بفرد آخر بعد أن كان ظاهر تعدد الأمر الوجوب أخفّ مؤنة أو ليس فيه مؤنة؛ لأنّ مقتضى تعدد البعث تعدد الانبعاث إذا لزم ذلك فهذه ليست مخالفة لظهور أصلاً، بخلاف حمل المطلق على المقيّد فإنّه رفع اليد عن اطلاقه للحصص الأخرى الفاقدة للقيد.

(١) محاضرات في أصول الفقه ٤: ٥٤٧.

وثانياً - يرد على ما ذكره على الفرض الأوّل من لزوم تقييد الأمر بالمطلق بالاتيان به في ضمن غير المقيّد مع الترخيص في تركه بالاتيان بالمقيّد ابتداءً، وأنّ هذا مردّه إلى كون الأمر بالمطلق المقيّد بغير الحصة تخييرياً:

١ – ما تقدّم من بقاء الأمر بالمطلق على الجامع وعدم لزوم تقييد فيه لا بلحاظ متعلقه بنحو قيد الواجب ولا بلحاظ نفسه بنحو قيد الوجوب، وما ذكر في هذا الوجه من أنّ الاتيان بالمقيّد إذا كان موجباً لسقوط الأمر عن المطلق فلا محالة يكون الأمر بالمطلق لغواً وعبثاً أمر غريب جداً؛ إذ لو كان المقصود بقائه بعد الاتيان بالمقيّد فالمفروض سقوطه بذلك من باب الامتثال، فلا بقاء لشيء من التكليفين بعد الاتيان بالمقيّد، وإن كان المقصود أنّ الاتيان بالمقيّد وإن كان المقصود بقائه بعد الاتيان بالمقيّد والمغار في من أنّ الاتيان بالمقيّد إذا كان موجباً لسقوط الأمر عن المطلق فلا محالة يكون الأمر بالمطلق لغواً وعبثاً أمر غريب جداً؛ إذ لو كان المقصود بقائه بعد الاتيان بالمقيّد فالمفروض سقوطه بذلك من باب الامتثال، فلا بقاء لشيء من التكليفين بعد الاتيان بالمقيّد، وإن كان المقصود أنّ اطلاقه لفاقد القيد لغو ؛ لأنّ المقيّد لابدّ من الاتيان بالمقيّد، وإن كان المقصود أنّ اطلاقه لفاقد القيد فو ؛ لأنّ المقيّد لابدّ من الاتيان بالمقيّد، وإن كان المقصود أنّ الملاقه لفاقد القيد فو ؛ لأنّ المقيّد لابدّ من الاتيان بالمقيّد، وإن كان المقصود أنّ الملاقه لفاقد القيد مو ؛ لأنّ المقيّد لابدّ من الاتيان بالمقيّد، وإن كان المقصود أنّ اطلاقه لفاقد القيد أن يامكن المقيّد لابدة من لا يتمكن المقيّد لابدّ من الاتيان بالمقيّد ولكنه مستعد أن يأتي بالمطلق في فرد آخر، فلماذا أو لا يريد الاتيان بالمقيّد ولكنه مستعد أن يأتي ملاك المقيّد، وهذا واضح جداً.

٢ لو سلّمنا اللغوية المذكورة إلّا أنّ هذا لا يقتضي ما ذكر من تقييد متعلّق الأمر بالمطلق بالاتيان به في ضمن غير المقيّد، وبالترخيص له في تركه بالاتيان بالمقيد ابتداءً، والذي مرجعه إلى تقييد نفس الأمر ووجوب المطلق بمن لم يأت بالمقيّد ابتداءً، بل يكفي التقييد الثاني، أي جعل ايجاب المطلق مشروطاً بمن لم يأت بالمقيّد ابتداءً مع بقاء متعلقه على اطلاقه وعلى تعيينية ايجابه فلا يلزم إلّا مخالفة واحدة لظهور اطلاقي لا أكثر، وهي كمخالفة حمل المطلق على المقيّد.

وهكذا يتّضح أنّه في موارد كون الأمر بالمطلق بدلياً لا وجه لحمل المطلق على المقيّد إلّا في صورة احراز وحدة الجعل \_ كما ذكر صاحب الكفاية ﷺ \_ وعدم وجود قرينة على أنَّ ذكر المقيَّد من باب أنَّه أفضل الأفراد أو نحو ذلك، وفي غيره لابد من الأخذ بهما معاً واثبات تعدد الأمر أحدهما بالمطلق والآخر بالمقيّد، ولا محذور في البين.

الصورة الثالثة: أن يكونا مثبتين للحكم ولكن بنحو الشمولية كما في أكرم العالم وأكرم العالم الفقيه وحيث انّ الحكم بلحاظ الموضوع يكون شمولياً هنا فلا محالة ينحل إلى أحكام عديدة بعدد العلماء.

وقد ذكر المشهور هنا بأنّه لا تنافي بين المطلق والمقيد لكونهما مثبتين للحكم فلا مانع من وجوب اكرام العالم الفقيه ووجوب اكرام العالم غير الفقيه أيضاً.

وناقش في ذلك في المحاضرات بأنّ هذا خلاف ظهور القيد في الاحترازية والمفهوم بنحو السالبة الجزئية لا الكلية وأنّ الحكم في القضية غير ثابت للطبيعي على نحو الإطلاق وإلّا لكان وجود القيد وعدمه سيّان فلماذا جاء به المولى وأخذه في خطابه الثاني؟ وهذا غير المفهوم وعليه فحيث لا توجد نكتة أخرى لذكر القيد كنفي توهم الاختصاص لدى السامع ، فظاهر الخطاب المقيد احترازية القيد ، فلابد من حمل المطلق على المقيد لا محالة لأقوائية الظهور في الاحترازية عن الظهور الاطلاقي ، وبذلك يثبت عدم الفرق بين البدلي والشمولي خلافاً للمشهور .

وفيه: أوَّلاً ـ أنَّ هذه الدلالة لا تقتضي رفع اليد عن إطلاق المطلق إلَّا بمقدارها وهو مقدار السالبة الجزئية لا حمل المطلق على المقيّد؛ لأنَّ التنافي بملاكها، وعليه فتارة يفترض وجود قدر متيقن لمن لا يجب اكرامه من العلماء غير الفقهاء كالنحاة مثلاً فيدخل في موارد دوران أمر المخصص المنفصل للعام المجمل بين الأقل والأكثر حيث يكون العام والمطلق حجة فيها في غير المقدار المتيقن فيجب الأخذ باطلاق المطلق في غير النحاة من العلماء، وأخرى يفرض عدم وجود قدر متيقن فيدخل في موارد دوران أمر المخصص المجمل بين المتباينين ويكون العام فيها حجة في اثبات غير المعلوم بالاجمال خروجه فإذاكان حكم العام الزامياً ثبت العلم بالحجة الاجمالية فيجب الاحتياط.

وثانياً - هذا يختصّ بما إذا كان المقيّد موضوعه نفس المطلق باضافة قيد، كما إذا قال: (أكرم العالم وأكرم العالم العادل أو الفقيه) وأمّا إذا كان من خلال عنوان آخر مباين مع موضوع العام ولكنه أخصّ منه أو بينهما عموم من وجه، كما إذا قال: (أكرم الأستاذ أو المخترع) فالظهور في الاحترازية غير موجود هنا؛ لأنّ ظاهر ذلك أنّه حكم ووجوب آخر وعلى موضوع آخر وبملاك آخر، والاحترازية إنّما تكون بالنسبة لشخص الحكم المجعول على الموضوع العام، وحينئذٍ في مورد الاجتماع لابدّ وأن يلتزم بتأكّد الوجوبين، ولا محذور فيه، فلا وجه لحمل المطلق على المقيّد في ذلك أصلاً، بل لا يبعد أن يقال بأنّ ظهور المطلق الشمولي لسائر الموارد أقوى حتى من احترازية القيود فيحمل ذكر القيد على الأهمية أو التنبيه عليه أو أشدية الملاك فيه، خصوصاً إذا كان الوصف غير معتمد الموصوف مثل: (أكرم العالم وأكرم الفقيه).

وقد يذكر وجه آخر لحمل المطلق الشمولي أيضاً على المقيّد هو ما تقدّم في الصورة السابقة فيما إذا أحرزنا وحدة الجعل في الخطابين ؛ لأنّه إذا فرضنا وحدة الجعل في المطلق والمقيد فلابد من حمل المطلق على المقيد عندئذٍ حتى إذاكانا شموليين ؛ لأنّ الجعل الواحد لا يتحمل موضوعين مختلفين كما لا يتحمل متعلقين مختلفين ، فمن هذه الناحية لا فرق بين المطلق البدلي والشمولي . الجواب: المقصود من وحدة الجعل وحدة الحكم المجعول لا الجعل بمعنى الخطاب والانشاء والصياغة الشكلية المبرز به الحكم ، ومن الواضح أنّ المجعول في البدلي واحد لا متعدد ، فلو أحرز عدم تعدد الحكم كان لابد من أن يكون متعلقه إمّا المطلق أو المقيد؛ إذ لا يمكن أن يكون متعلّق المجعول والتكليف الواحد كليهما ، فلابد من حمل المطلق على المقيّد ، وأيّ تقييد آخر في المطلق البدلي يستلزم تعدد الحكم وهو خلف .

وأمّا المطلق الشمولي فالحكم والمجعول فيه متعدد، والعالم الفقيه له وجوب اكرام غير وجوب اكرام العالم غير الفقيه، فمن هذه الناحية لا تنافي بين الخطابين، ويكون إطلاق المطلق الشمولي للعالم الفقيه مبرزاً لنفس الحكم الانحلالي فيه المبرز بالخطاب المقيّد، ويكون من تعدد الابراز والانشاء والصياغة مع كون المبرز والمجعول على كل حال وجوب واحد لكل فرد ولو بملاكين وجهتين يوجبان تكليفاً واحداً مؤكّداً، فلا وجه لرفع اليد عن التكاليف الانحلالية في سائر أفراد المطلق ؛ لأنّها تكاليف ومجعولات أخرى وهذا بخلاف المطلق البدلي، بل في الشمولي الأمر بالعكس يعني لو علمنا أو استظهرنا تعدد بفرد آخر ؛ لاستحالة تعدد الوجوب واجتماعهما على اكرام واحد ما لم يتأكّدا في ايجاب واحد فيقع التنافي بين إطلاق المطلق والمقيّد فضلاً عن العامين من وجه، المول في الشمولي الأمر العكس والمقيّد فضلاً عن العامين من وجه، المرد آخر ؛ لاستحالة تعدد الوجوب واجتماعهما على اكرام واحد ما لم يتأكّدا في ايجاب واحد فيقع التنافي بين إطلاق المطلق والمقيّد فضلاً عن العامين من وجه، العرث البر من تقييد متعلقهما بالفرد الآخر، وهذا هو السبب في أنّ المشهور التزموا في الشموليين والمتين بعدم التنافي أو بالحمل على التأكد.

نعم، لو أريد باحراز وحدة الجعل وحدة الانشاء أو وحدة الارادة والصورة الكلية الذهنية المتعلّقة بها أو وحدة الانشاء والاعتبار، فقد يقع التكاذب عندئذٍ بين الخطابين، إلاّ أنّ مثل هذا الظهور في الوحدة لا يمكن احرازه عادة، ولا هو ظاهر الخطابات، فإنّها تكشف عن الحكم بمعنى المجعولات الشرعية وحدودها وقيودها الذهنية، لا الصور الذهنية أو الصياغات الانشائية لها، ولو فرض احراز ذلك وقع التعارض بين الخطابين من هذه الناحية، ولا يمكن حمل المطلق على المقيّد؛ لأنّ هذا الحمل من باب التقييد، أي اضافة قيد في التكليف المطلق بحيث يكون بيان الحكم بنحو تعدد الدال والمدلول الذي دلّ على ايجاب أصل الطبيعة المهملة بالمطلق وعلى قيده بالمقيّد، وهذا يكون بلحاظ المجعول الذي يكون نسبة المطلق إلى المقيد فيه نسبة الأقل والأكثر، أمّا التكاذب في الجعل بمعنى الانشاء أو الصياغة الكلية، فالنسبة بين الصياغتين التباين لا الأقل والأكثر، فهذا التكاذب والتنافي من موارد التباين لا المطلق والمقيّد.

والمستخلص ممّا تقدّم أنّ الأمر بالمقيد الشمولي بلحاظ الموضوع يدل على وجوب اكرام كل عالم فقيه وهي أحكام عديدة بعدد الأفراد، والأمر بالمطلق الشمولي أيضاً يدل على وجوب اكرام كل عالم كذلك وهذان في العالم الفقيه لا محالة يكشفان عن ارادة واحدة لا أكثر. وليس في ذلك مخالفة لشيء من ظهوري الدليلين؛ لأنّ كلّاً منهما يمكن أن يبرزا في الفقيه تلك الارادة الواحدة فيكون من تعدد الابراز وتكون الفقاهة كالعالمية دخيلة أيضاً في موضوع الحكم المبرز وهو ارادة اكرامه دون محذور، وقيد الفقيه قيد للموضوع الشمولي لا للمتعلق البدلي ليتصور تعدد الجعل فيه تارة ووحدته.

نعم، فيه دلالة على الاحترازية بلحاظ الموضوع، أي أنّ العالم غير الفقيه ليس مطلقاً يجب اكرامه أيضاً وإلّا كان تقييد الموضوع للوجوب بالفقيه لغواً فالتعارض بينهما بلحاظ هذه الدلالة لا محالة، وقد عرفت حكمه. وبهذا يظهر الفرق الفني بين أخذ القيد في متعلق التكليف البدلي وبين أخذه في موضوعه الشمولي، فإنّه في الأوّل مع احراز وحدة الجعل بمعنى روح الحكم والارادة كما في مثل إن ظاهرت فاعتق رقبة وإن ظاهرت فأعتق رقبة مؤمنة كان ظهور المقيّد في الاحترازية أو في دخله في متعلّق الحكم الواحد موجباً لحمل المطلق على المقيد؛ لأنّ الارادة الواحدة لا يمكن أن تتعلق إلّا بمتعلق واحد امّا هو الجامع والمطلق أو هو الحصة والمقيد، وحيث انّ ظهور القيد في الدخل في متعلق تلك الارادة الواحدة أقوى من إطلاق المطلق تعين رفع اليد عن اطلاقه وحمله على ارادة المقيد، وأي تقييد آخر غير هذا التقييد يوجب تعدد الجعل وهو خلف الفرض، وقد تقدّم شرح ذلك.

وأمّا القيد في الأوامر الشمولية فهو محدّد لما هو موضوع الأحكام العديدة الانحلالية، ومن الواضح أنّ ثبوت الحكم في المقيد لا ينافي ثبوته في الفاقد؛ لأنّه حكم آخر وارادة أخرى بحسب فرض الانحلال والشمولية فثبوت الإطلاق في موضوع المطلق لا ينافي ذلك ابتداءً كما في البدلي وإنّما ينافيه بعد فرض المفهوم وبمقداره، وحيث انّ مفهومه ليس أكثر من السالبة الجزئية فلا وجه لحمل المطلق على المقيّد حيث لا قرينية في البين كما هو واضح.

الصورة الرابعة : أن يكون المطلق بدلياً ، أي حكماً واحداً والمقيّد شمولياً أي أحكاماً عديدة ، كما إذا قال : أكرم عالماً وأكرم الفقيه . وهنا لا معنى لفرض وحدة الجعل ليحمل المطلق على المقيّد بل يلتزم بتعدده لا محالة غاية الأمر إذا قيل باستحالة الأمرين بالجامع والحصة لزم تقييد الأمر بالمطلق بغير مورد الحصة الواجبة تعييناً مطلقاً أو مشروطاً بترك الحصة ، وإلّا كما هو الصحيح بقيا على حالهما فيمتثل المطلق من خلال المقيد أيضاً إذا جاء به المكلف . الصورة الخامسة: عكس الصورة السابقة كما إذا قال: أكرم العالم وأكرم فقيهاً.

وهنا لابد من حمل المقيّد على بيان التأكيد أو الركنية والأهمية إذا لم يمكن تعدّد المتعلّق لاستحالة تعدد الجعل والارادة مع وحدة المتعلّق فإنّ اكرام كل فقيه واجب بحسب الفرض ضمن المطلق الشمولي ، وإذا كان يمكن تعدّد المتعلّق كما في الأمر بالاكرام فيمكن تقييد متعلّق الأمر بالمقيّد البدلي بفرد آخر من الاكرام غير الواجب الشمولي ، إلّا أنّ مخالفة الظهور فيه قد تكون أشد من حمله على الأهمية أو الركنية ، ومن أمثلته الفقهية ايجاب البقاء في عرفات من الزوال إلى الغروب أو في المشعر من الفجر إلى طلوع الشمس وهو حكم شمولي بمعنى أنّ كل آن آن ما بين الحدين يجب فيه البقاء والمكث هناك كما أنّ بقاء آنٍ ما بين الحدين أيضاً واجب بدلي مأمور به وهو ركن .

## تنبيهات:

١ – لا إشكال في وحدة الجعل وحمل المطلق على المقيّد في مثل: (إن ظاهرت فأعتق رقبة) و تعدده مع تعدد السبب ظاهرت فأعتق رقبة مؤمنة) و تعدده مع تعدد السبب مثل: (إن ظاهرت فأعتق رقبة مؤمنة). كما أنّه مثل: (إن ظاهرت فأعتق رقبة مؤمنة). كما أنّه عرفت النزاع بين صاحب الكفاية والميرزا النائيني قِيْنًا فيما إذا كانا مطلقين كما إذا قال: (أعتق رقبة) و (أعتق رقبة مؤمنة) فحملهما الميرزا على وحدة الجعل والتقييد بخلاف الكفاية.

وأمّا إذا كان أحدهما مطلقاً والآخر مشروطاً كما إذا ورد: (أعتق رقبة وإن ظاهرت فأعتق رقبة مؤمنة) فقد أفاد الميرزا الله الله لا يمكن حمل المطلق على المقيد؛ لأنّ حمله عليه فرع التنافي بينهما المتوقف على احراز وحدة الجعل وهو فرع حمل إطلاق الوجوب في أحدهما على الآخر المقيّد فيه الوجوب بالظهار وهو متوقف على ثبوت التنافي بينهما أيضاً المتوقف على وحدة متعلقيهما الناشئة من حمل إطلاق المتعلّق في أحدهما على الآخر وهذا دور.

وكأنّ مقصوده يَنْحُ أنّ حمل المتعلق المطلق على المقيّد إنّما يكون إذا كان الأمر بهما معاً مطلقين أو معاً مشروطين بشيء واحد، أي لا يكون بينهما تفاوت في الأمر اطلاقاً وتقييداً ليكون جعلاً وحكماً واحداً، كما أنّ حمل الوجوب المطلق على المشروط فرع وحدة متعلقيهما \_ أي الواجبين \_ فلو كانا مختلفين بالاطلاق والتقييد لم يكن وجه لحمل الوجوب المطلق على المشروط، فيكون حمل المطلق في كل من الناحيتين على المقيّد متوقفاً على الحمل الآخر، وهذا هو الدور.

**وفيه : أوّلاً \_** خطأ المنهج فإنّ الدور لابد من ابطال أحد التوقفين فيه لا التوقف في تحقق الدائر .

وثانياً – عدم توقف شيء من الاطلاقين على الآخر لا في الحجّية ولا في السقوط عن الحجّية بل إذا فرض أنّ رفع اليد عن كل منهما في نفسه متوقف على احراز وحدة الجعل من دليل آخر –كما هو المختار لدى المشهور – فلابد من احرازه من الخارج سواءً كان الدليلان من الناحية الأخرى متماثلين أو مختلفين، فلا دور كما هو واضح، وإن فرض أنّ وحدة الجعل تحرز من نفس المطلق والمقيد بأحد الوجوه والنكات المتقدمة فلابد أن يلحظ أنّ تلك النكات تجري في مورد اختلاف الأمرين من ناحية إطلاق الأمر وتقييده أم لا، فإن كانت لا تجري كما نحن اخترناه \_ لظهور الدليلين في تعدّد الجعل وعدم المحذور فيه \_ فلا وجه للحمل هنا أيضاً، وإن قيل بامتناع تعدد الأمر بالجامع والحصة بأحد الوجوه المتقدّمة فلابدّ وأن يرى أنّ نكتة امتناع الأمر بالجامع وأمر آخر بالحصة هل تجري فيما إذاكان أحد الوجوبين مشروطاً والآخر مطلقاً أم لا، فإن كانت لا تجري فلا وجه لرفع اليد عن شيء من الاطلاقين، وإن كانت تجري فلابد من محاسبة تلك النكتة وحدود ما يقتضيه من التنافي والتعارض أو الجمع العرفي، ولا دور على كلّ حال.

وثالثاً - أنّ الوجوه المتقدمة للامتناع والتنافي الموجب لحمل المطلق على المقيّد مخصوصة بالاختلاف في الإطلاق والتقييد في المتعلق لا في الأمر والوجوب؛ إذ لا يلزم من الالتزام بتعدد الأمر - أحدهما واجب مطلق والآخر واجب مشروط - شيء من تلك المحاذير سواء كان متعلقهما واحداً أو مختلفاً بالاطلاق والتقييد؛ لأنّ لكل من الوجوبين اقتضاءً زائداً: إمّا الواجب المطلق فلأنّه يقتضي الفعل قبل تحقق الشرط للآخر، وإمّا الواجب المشروط فلأنّه يقتضي فعل متعلّقه بعد تحقق الشرط ضمن فرد آخر إذا كان قد امتثل الواجب المطلق قبل تحقق الشرط إذا كان شروط قيود للواجب أيضاً، بحيث لابد من تحقيقه بعد الشرط إذا كان شرطاً متقدماً أو مقارناً، وهذا واضح.

فلا وجه لاستظهار وحدة التكليف والوجوب أصلاً، ومع تعدّد الوجوب لا وجه لحمل المطلق على المقيّد؛ لأنّ النسبة بين متعلقيهما عموم من وجه، لسقوط الواجب المطلق بالامتثال قبل تحقق شرط الواجب المشروط، كما أنّ الواجب المشروط ليس فعلياً قبل تحقق الشرط، فلا يشمل ما يتحقق قبل ذلك لامتثال الواجب المطلق فيكونان من قبيل: (أكرم عالماً وأكرم هاشمياً) والذي لا اشكال في عدم رفع اليد عن شيء من الاطلاقين فيهما، وفي مورد اجتماع فعلية الخطابين والوجوبين المطلق والمشروط يمكن أن يكتفى بالمقيد أو يؤتى بالمطلق أوّلاً ثمّ بالمقيّد إذا قيل بامكان اجتماع أمرين كذلك \_ كما هو الصحيح \_ وأمّا إذا قيل بامتناعه فيمكن تقييد الواجب الذي متعلقه مطلق بفرد آخر فلابد من عتق رقبتين، وليس في تقييد المتعلق بفرد آخر في هذا الفرض تقييد، بل تقيّد بتبع تعدد الأمر والوجوب كما ذكرنا تبعاً للميرزا النائيني في في بحث تعدد الشرط ووحدة الجزاء.

التنبيه الثاني : أنّ المطلق والمقيّد إذا كانا استحبابيين فتارة يكون لسان القيد لسان التقييد والشرطية أو لسان بيان الشرطية أو المانعية والوضع كما هو المستظهر في المركبات أو فيما إذا كان الأمر بالتقيد أو النهي عنه حيث يكون مقتضى لزوميتها مع استحباب أصل العمل ذلك. فلا إشكال في لزوم حمل المطلق على المقيّد في جميع ذلك. وأمّا إذا لم يكونا شيئاً من الأقسام السابقة بل كالأمرين الوجوبيين أمر بالمطلق وآخر بالمقيّد فالمشهور هنا عدم حمل المطلق على المقيّد سواء كانا بدليين أو شموليين كان القيد في المتعلق أو في الأمر نفسه وإنّما يلتزمون في ذلك بحمل المقيّد على الأفضلية كما إذا قال (زر الحسين مليًا).

وقد وجّه ذلك في كلمات صاحب الكفاية الله بأنّ غلبة كون المستحبات ذات مراتب ودرجات متفاوتة في الفضيلة يوجب عدم حمل المطلق على المقيّد.

وهذا التوجيه يصحّ بناءً على مسلك المشهور المنصور من أنّ حمل المطلق على المقيّد يحتاج إلى احراز وحدة الجعل والارادة في مورد المطلق والمقيّد؛ فإنّ هذه الغلبة قد تمنع عن استظهار الوحدة من قرينة لفظية أو لبـية فـيلتزم بتعدد الجعل والارادة الاستحبابية وهو يقتضي التأكد في المقيّد لا محالة ، وأمّا بناءً على مسلك الميرزا النائيني ﷺ الذي يرى إمكان احراز وحدة الجعل من نفس المطلق والمقيّد فلا يتمّ هذا الجواب كما هو ظاهر .

ومن هنا تصدى الميرزا النائيني في لبيان توجيه آخر حاصله: أنّ عدم حمل المطلق على المقيّد في المستحبات إنّما هو من جهة عدم التنافي بينهما؛ لأنّ التنافي والتعارض بينهما كان بلحاظ المدلول الالتزامي للأمر بالجامع بنحو صرف الوجود الدال على جواز ترك الحصة وهو مناف مع ايجابها تعييناً ضمن المقيّد، ومن الواضح أنّ هذا التنافي غير موجود في موارد الأمر الاستحبابي بالمقيّد حتى إذا كان الأمر بالمطلق وجوبياً، فضلاً عمّا إذا كان استحبابياً أيضاً، فلا وجه لحمل المطلق عليه. وهذا الكلام نظير ما ذكره الميرزا النائيني في في مبحث الاجتماع من عدم الامتناع في اجتماع الأمر مع النهي الكراهتي.

إلا أنّ هذا التوجيه إنّما يتم بناءً على الوجه الأوّل من الوجوه المتقدّمة لحمل المطلق على المقيّد البدليين الوجوبيين . وأمّا بناءً على سائر الوجوه المذكورة هناك ، أي بناءً على وجود محذور ثبوتي في الأمر بالجامع بنحو صرف الوجود والأمر بالحصة منه من اجتماع المثلين أو اللغوية ، فلا فرق بين الأوامر الوجوبية أو الاستحبابية بالمقيّد كما هو واضح.

ومنه يظهر الاشكال فيما استند إليه في المحاضرات حيث استند إلى هـذا التوجيه في المقام مع أنّه كان قد بيّن المحذور في البحث المتقدم بنحو ثبوتي فراجع كلامه وتأمل. وهذا بنفسه دليل وجداني ومنبّه آخر على بطلان تـلك المحاذير الثبوتية المزعومة في نفسها.

## المجمل والمبيتن

ص ٤٤٤ قوله: (المجمل والمبيّن...).

المراد بالمبيّن ما يكون معناه مبيّناً عند العرف وأصل اللغة ويقابله المجمل كذلك كالمشترك اللفظي أو موارد اجمال المراد ولو بالعرض حتى عند العرف، وهذا أمر واقعي وليس اضافياً كما توهمه صاحب الكفاية ﷺ.

نعم، قد يقع الاختلاف في تشخيصه وقد تقدّم في بحث سابق الإشارة إلى أنّ ما هو الحجة إنّما هو الظهور النوعي، وأمّا الظهور والفهم الشخصي الذي هو أمر اضافي نسبي فهو كاشف وأمارة على الظهور النوعي. وعلى كل حال لا مجال للبحث عن الألفاظ المجملة والمبيّنة؛ فإنّ ذلك وظيفة اللغوي لا الأصولي وإنّما البحث الأصولي ينبغي أن يكون عن موازين رفع الإجمال في الدليل المجمل بالدليل المبيّن فنقول:

تارة: يكون الاجمال عند الإنسان نفسه، أي في الظهور الشخصي لا النوعي كما إذا لم يعرف الإنسان ما هو ظاهر اللفظ وما هو معناه عند اللغة أو العرف، وهذا الاجمال يرتفع بالرجوع إلى أهل اللغة والعرف واستخدام العلامات المقرّرة لتشخيص ما هو المعنى العرفي للفظ لكي يرتفع الاجمال الشخصي لديه. وهذا خارج عن محل البحث.

وأخرى: يكون الاجمال في الظهور النوعي، وهو كما قسّمه في الكتاب

تارة: يكون اجمالاً بالذات كالمشترك المستعمل بلا قرينة فيتردد اللفظ بين أحد معنيين أو أكثر أو اللفظ المستعمل مع القرينة المردّدة بين معنيين أو أكثر. وأخرى: يكون اجمالاً بالعرض أي علم بعدم ارادة المعنى الحقيقي جداً وتردد ما هو المراد الجدّي بعد عدم ارادة المعنى الأولي المبين كما في موارد التخصيص ونحوه، وفيما يلي نبحث عن القسمين:

١ ـ أمّا المجمل بالذات كما في موارد اشتراك اللفظ بنفسه أو لاجمال القرينة
المتصلة بين معنيين فيمكن رفع الاجمال فيه إمّا مطلقاً أو بمقدارٍ ما في إحدى
حالتين:

**الحالة الأولى ـ** أن يكون في قبال المجمل دليل مبيّن بالذات يراد رفع اجمال المجمل به.

الحالة الثانية ـ أن يكون في قبال المجمل دليل آخر مجمل أيضاً ولكن يكون بعض تقديرات المعنى في أحدهما مطابقاً مع بعض التقديرات في الآخر . الحالة الأولى ـ وتحتها صور عديدة:

الصورة الأولى: أن يكون المجمل دالاً على الجامع والمشترك بين فردين يراد تعيين أحدهما، كما إذا دلّ دليل على أنّ صلاة الليل مطلوبة، أو ورد: (اغتسل للجمعة والجماعة) وعلم ولو بقرينة وحدة السياق استعمال الأمر في جامع الطلب للعلم بعدم وجوب الغسل للجماعة ولكن شك في وجوب غسل الجمعة أو استحبابه، فإنّه في مثل ذلك يرفع الإجمال إذا دلّ دليل على نفي أحد الفردين، كما إذا دلّ على عدم وجوب صلاة الليل أو غسل الجمعة وجواز تركه، وهذه الصورة بالدقة لا ينطبق عليها عنوان الإجمال؛ لأنّ ما هو المعنى والمراد من اللفظ مبيّن وهو الجامع فلا اجمال فيه، وإنّما الإجمال في الخصوصية الزائدة عليه، وهذا لا يفرّق فيه بين كون المبيّن متصلاً بالمجمل بهذا المعنى أو منفصلاً عنه.

الصورة الثانية: أن يكون المجمل مردداً بين معنيين بينهما أقل وأكثر ويوجد في قباله دليل عام أو مطلق ينفي مدلول الدليل المجمل بتمامه أو في خصوص المقدار الزائد. وهنا يمكن رفع الاجمال وتعيين المعنى الأقل المتيقن والرجوع في الأكثر إلى حكم الدليل المبيّن إذاكان منفصلاً لا متصلاً وإلّا ابتلى ذلك الدليل بالاجمال أيضاً؛ لصلاحية المجمل للقرينيّة عليه. وقد تقدم مفصلاً شرحه في بحث التخصيص المجمل الدائر بين الأقل والأكثر.

الصورة الثالثة: نفس الصورة السابقة مع فرض الاجمال والدوران بين معنيين متباينين كما إذا قال: (لا تكرم زيداً) وتردد بين زيدين وكان أحد المعنيين خارجاً عن مدلول العام أو المطلق المبيّن كما إذاكان أحد الزيدين عالماً دون الآخر وورد: (أكرم العالم)، فعلى تقدير الانفصال يمكن رفع الاجمال وتعيين المجمل في زيد الخارج عن مدلول العام أو المطلق؛ لأنّ عموم العام حجة ما لم يثبت المخصّص فيؤخذ به، ولازمه كون المراد بزيد الفرد الخارج عن العموم. ولوازم الظهورات حجة بلاكلام.

نعم، على تقدير الاتصال بين الدليلين يكون المجمل صالحاً للـقرينية، فيؤدّي إلى اجمال العام أو المطلق. فهذه الصورة كالسابقة مخصوصة بفرض الانفصال. الصورة الرابعة: نفس الصورة السابقة مع فرض أنّ كلا المعنيين داخلان في العام فيدخل في اجمال المخصّص للعام ودورانه بين المتباينين، وقد تقدم إمكان رفع الإجمال فيه نسبياً، وذلك بالتمسك بالعموم في غير المعلوم بالاجمال خروجه على اجماله فتثبت الحجة الاجمالية على الالزام إذاكان حكم العام الزامياً، وهذا تقدّم أنّه لا يفرق فيه بين صورتي الاتصال أو الانفصال.

الصورة الخامسة: أن يكون المجمل مردداً بين معنيين في استعمال أحد الدليلين، ويرد في الدليل الآخر استعمال نفس اللفظ في أحدهما تعييناً ومبيناً، فيراد رفع اجمال الاستعمال الأوّل وحمله على ارادة ما يتناسب مع الثاني، ومثاله من الفقه ما ورد من أنّ الكرّ ستمائة رطل. والرطل له اطلاقان واستعمالان: أحدهما الرطل المكي، والآخر الرطل العراقي الذي هو نصف الرطل المكي، فيكون الرطل في المثال مجملاً مردداً بين المعنيين للرطل، فلو ورد في رواية أخرى أنّ الكرّ ألف ومائتا رطل بالعراقي أمكن رفع اجمال الأوّل وحمله على ارادة المكي بقرينة الثاني.

ولا إشكال هنا في رفع الإجمال، سواءً كانت الجهة قطعية في المجمل أم ظنيّة كما بيّن في الكتاب. كما أنّه لو فرض عدم إمكان رفع الإجمال وتعيين ما يراد جداً من المجمل في المكي كانت النتيجة نفس النتيجة؛ لعدم حجّية المجمل لكي يمكن أن يكون معارضاً مع المبيّن، فيكون المبيّن حجة بلا محذور.

**الحالة الثانية ـ** أن يكون الدليلان مـعاً مـجملين بـالذات، ولكـن بـعض محتملات كل منهما مطابق مع بعض محتملات الآخر كما في نـفس المـثال المتقدم في الصورة الأخيرة من الحالة السابقة إذا فرض عدم وجود ما يدلّ على ارادة الرطل بالعراقي في الدليل الثاني فإنّه عندئذٍ لو اُريد من الرطل في دليل الستمائة المكي واُريد منه في دليل الألف ومئتين العراقي ارتفع الاجمال من البين لا محالة.

وهذا يمكن بالطريقين المبينين في الكتاب؛ والأوّل منهما واضح، والثاني منهما بحاجة إلى شرح يظهر بمراجعة ما في الهامش، فإنّ كل من الدليلين على هذا التقدير له مدلول التزامي على تمام تقاديره، فالدال على الستمائة يدل على أن الكرّ ليس بأكثر من ستمائة رطل مكي؛ لكونه أكثر من العراقي. والدالّ على الألف والمئتين يدلّ على أنّه ليس بأقل من ألف ومئتين بالعراقي؛ لكونه أقلّ من المكي. وثبوت هاتين الحقيقتين والمدلولين الثابت كل منهما في دليله على كل تقدير ممكن ثبوتاً كما إذا كان المراد من دليل الستمائة رطل المكي ومن دليل الألف والمائة رطل العراقي.

وإن شئت قلت: الإجمال في المدلولين المطابقيين دون الالتزاميين كما أنّهما مفادان ومدلولان فعليان لا انتزاعيان من أحد التقديرين في ذلك الدليل ليتوقف جريان أصالة الجد والحجّية فيه على احراز ذلك المعنى وعدم سقوطه بالمعارضة، كما أنّ احتمال معارضة المدلول المطابقي لأحدهما على أحد التقديرين للمدلول الالتزامي من الآخر غير ضائر بحجتيه؛ لأنّه من احتمال المعارض لا احرازه، وهو لا يضرّ بالحجية ما لم يحرز.

وهناك نكات تفيد في هذا البحث ذكرناها في بحوث التعارض عند البحث

عن قاعدة أنَّ الجمع مهما أمكن أولى من الطرح ( ``.

٢ – وأمّا المجمل بالعرض فهو كما في الكتاب يمكن رفع الاجمال فيه بأحد أنحاء ستة: من الظهور الأولي الانحلالي للمجمل، والظهور الثانوي الطولي، والظهور الشخصي للدليل المصادم، والظهور النوعي كذلك، والدلالة الالتزامية للدليل الهادم إذا كانت جهة المجمل قطعية، والدلالة الالتزامية كذلك إذا كانت جهة المجمل ظنية أيضاً.

ولكن في صحة القسمين الأخيرين مع فرض عدم القرينة ولا الظهور الطولي للدليل المجمل نظراً واسعاً ، فإنّ مجرّد كون المجمل يحتمل فيه ثبو تاً ارادة معنى آخر لا دلالة عليه من اللفظ أصلاً لا يكفي لحمل الكلام عليه وإلّا لصحّ بعض الجموع التبرعية كما في مثل: ( ثمن العذرة سحت ) و ( لا بأس ببيع العذرة ) مع وجود قدر متيقن لكل منهما ، ومجرد كون الدليل الهادم صريحاً وأقوى من ظهور الدليل المهدوم لا يكفي لرفع التعارض إذا لم تفرض قرينية شخصية أو نوعية على تعيين المراد أو ظهور طولي في الدليل المهدوم .

وبعبارة أخرى: مجرد وجود مدلول التزامي للدليل المهدوم بحيث يمكن حمله عليه لا يكفي لرفع التعارض عرفاً وإنّما الذي يرفع التعارض وجود مدلول عرفي للدليل المهدوم إمّا بنفسه كما في الموردين الأولين أو بتوسط الدليل الهادم كما في الموردين الثالث والرابع. وأمّا مع انتفاؤهما معاً فالنسبة بين الدليلين عرفاً هو التعارض والتساقط، ولو فرض أقوائية أحد المتعارضين عن

<sup>(</sup>١) فى التعليق على ص ٢٢٨ من الجزء السابع، راجع الجزء الثالث: ص ٤٢١.

الآخر، نعم لو كان كل دلالة أقوى حجة في قبال الأضعف مطلقاً ولو أدّى إلى رفع اليد عن ظهور الأضعف بشرط أن لا يلزم لغوية الأضعف صحّ ما ذكر ولكن يلزم منه قبول الجمع التبرعي المشار إليه؛ لأنّ دلالة كل من الدليلين بلحاظ المتيقن من مفاده أقوى بحسب الفرض من إطلاق الآخر فلابد من العمل به ورفع اليد عن إطلاق الآخر حيث لا يلزم منه لغوية الدليل الآخر. نعم في القسم الخامس إذا فرض الاتصال وفرض أقوائية الدليل الهادم في نفي الوجوب يحصل له مدلول التزامي نتيجة القطع بوجود مدلول جدي للأمر بصلاة الليل في ارادة الاستحباب.

وتفصيل هذا البحث يأتي أيضاً في بحوث التعارض عند التعرّض لقاعدة أنّ الجمع مهما أمكن أولى من الطرح.

\* \* \*



تقسيم الحجج

ص ٧ قوله: (البحث الأوّل: أنّ الشيخ جعل المقسم المكلّف...). المهم هنا هو البحث عن المقسم من ناحيتين:

الأولى: هل يشمل المقسم المكلف العقلي الشامل للصبي المميز والمدرك القابل لتكليفه بشيء أم يختص بالمكلف الشرعي، أعني البالغ كما هو ظاهر تقسيم صاحب الكفاية ﷺ؟

الثانية: هل يشمل المقسم المجتهد والمقلّد أو يختصّ بالأوّل كـما عـليه المحقّق النائيني ﷺ؟

أمّا الناحية الأولى: فالصحيح أنّ المقسم هو المكلف العقلي؛ لأنّ الأقسام الثلاثة تحصل له على حدّ المكلف الشرعي ولابد له من الخروج عن عهدتها اجتهاداً أو تقليداً أو احتياطاً.

ودعوى: وضوح عدم التكليف في حق غير البالغ وكونه من المسلمات والضروريات التي لا تحتاج إلى تعليل أو اجتهاد أو احتياط. مدفوعة: بأنّ ذلك لا يبرر اخراجه عن المقسم وذلك:

أوَّلاً ـ لأنَّ بعض الأحكام التي يقطع بها المكلف الشرعي أيضاً قد يكون كذلك أي من المسلمات والضروريات ، فليكن هذا الحكم منها ويدخل في قسم القطع بالحكم من دون وجه في تخصيص المقسم بالمكلف الشرعي .

نعم، لو فرضنا خروج القطع عن مباحث علم الأصول وتقسيمات مباحثه لم يتم هذا الجواب. وهذا هو المراد بالعبارة في الكتاب ( خصوصاً مع كون مسألة حجّية القطع ليست أصولية ).

وثانياً - أنَّ المسلَّم والضروري أصل شرطية البلوغ وهذا لا يمنع عن لزوم الاجتهاد أو التقليد في تفاصيل ذلك في بعض الموارد، وأهمها الموارد الثلاثة المذكورة في الكتاب. ثمّ إنّه لا يتوهم بأنّ أدلّة الأصول العملية أيضاً تكون مقيدة بأدلّة رفع القلم في حق الصبي، فإنّه يقال:

أوَّلاً: لا وجه لذلك بالنسبة إلى الأصول العملية الترخيصية؛ لأنَّ دليل رفع القلم عن الصبي يرفع ما فيه الكلفة لاكل تشريع لكونه امتنانياً.

وثانياً: لو فرض فبعد فرض اجمال دليل رفع القلم حيث إنَّ الأُصول العملية أدلَّتها لفظية صحّ التمسك باطلاقاتها.

وثالثاً: لو فرض عدم الدليل اللفظي المطلق في مورد بعضها نرجع إلى الأصول المؤمنة العقلية كالبراءة على القول بها.

ص ٩ قوله: (المقام الأوّل في منهجية التقسيم...). يمكن المناقشة فيه بأنّ نظر الأصوليين في هذا التقسيم إلى الظـن والشك الواقعين موضوعاً للحجية والاعتبار الشرعي في مقام استنباط الحكم الشرعي أو الانتهاء إلى الوظيفة العملية في الفقه وليست حجّية الفتوى مما يقع في قياس الاستنباط كما هو واضح. فأصل التقسيم وإن كان معقولاً في حقه ولكنه خارج عن المقسم بهذا الاعتبار.

نعم لو فرض<sup>(١)</sup> أنّ الأحكام الظاهرية كانت حجة في حق المقلّد والمجتهد معاً ثبوتاً وواقعاً لم يكن وجه لتخصيص المقسم بالمجتهد.

ص ١١ قوله: (وثالثاً ـ حتى بناءً على المسالك...).

قد يناقش في هذا الجواب بما في حاشية السيد الحائري من أنّ تنزيل الامارة منزلة العلم ظاهر عرفاً في التنزيل منزلة العلم العرفي والاعتيادي والذي هو العلم عن خبرة.

وفيه: أنّه إذا فرض ورود دليل على تنزيل الامارة منزلة القطع الموضوعي ابتداءً فقد يتم مثل هذا الاشكال عندئذٍ، ولكنه ليس كذلك بل الأثر الموضوعي للقطع لعله نادر أو غير معهود في الموالي العقلائية وإنّما هو من أحكام الشارع، وترتيبه في موارد الامارات عند الميرزا النائيني يكون من جهة الإطلاق في

(١) بل حتى على هذا الفرض لابد من اخراج المقلّد عن المقسم؛ لأنّ المنظور إليه الظن أو الشك المعتبرين لاستنباط الحكم الكلي عن دليله التفصيلي على ما تقدم في تعريف الأصول وما يثبت بدليل التقليد للمقلد من أحكام الظن والشك ليس كذلك وإنّما هو بمقدار حكم نفسه لكونه مقلداً لذلك المجتهد، وسيأتي توضيح ذلك. نعم، هذا البحث \_ أعني عموم الأحكام الظاهرية في موارد القواعد الأصولية للمجتهد والمقلد \_ مؤثر في بحث آخر هو تخريج عملية الإفتاء الذي هو المقام الثاني. أدلَّة الحجّية المتعرضة لقيامها مقام القطع الطريقي وآثاره ابتداءً حيث يقال إنّه يتحقق مصداق من العلم لدى الشارع فيترتب عليه أثره الموضوعي أيضاً إذاكان له أثر موضوعي.

ومن الواضح أنّ هذا الإطلاق والدلالة لا يقتضي أكثر من ترتيب الأثر الموضوعي المترتب على العلم بما هو طريق لا بما هو خبرة أي طريق خاص، فإنّ هذه الخصوصية حيثية صفتية لا محالة لا يمكن استفادة التنزيل بلحاظها من الدلالة الاطلاقية.

ثمّ إنّ هنا اعتراضاً أساسياً على أصل هذا التقريب أولى من الاعتراضات المذكورة ، حاصله : أنّ هذا التقريب أيضاً لا يمكنه تخريج عملية الافتاء وحجّية الفتوى على القاعدة ومن باب رجوع الجاهل إلى العالم في حكم مشترك بينهما بلا افتراض عناية زائدة وايجاد موضوع للحكم الذي يراد التقليد فيه.

وذلك لأنّه بعد فرض اختصاص الأحكام الظاهرية بالمجتهد تكون العلمية المجعولة في الامارات مخصوصة به فهو يرتب ما له من الأثر الموضوعي في مورد الامارة كجواز الافتاء، وأمّا حجّية الفتوى للمقلّد فهو أثر شرعي موضوعه المقلّد لا المجتهد ولا يثبت بدليل جعل الامارة علماً للمجتهد واثباته بدليل حجّية الفتوى دور؛ لأنّ المفروض توقفه على كون المجتهد عالماً بالواقع إمّا وجداناً أو بتعبد ثابت في حق المقلد وهو خلف فرض اختصاص ذلك الحكم الظاهري – سواء كان بلسان جعل الطريقية والعلمية أو غيرها – بالمجتهد.

فالحاصل : تنزيل علم المجتهد التعبدي أي قيام الخبر الواصل إليه منزلة العلم الوجداني بالواقع في جواز رجوع المقلّد إليه لابد أن يثبت في حق المقلّد لكي يقوم مقامه في الأثر الموضوعي وهو جواز التقليد وإثبات الحكم الواقعي المشترك بينهما به الذي هو معنى حجّية قول العالم للجاهل. وثبوت ذلك للمقلد فرع ثبوت مفاد دليل صدق العادل الذي هو الحكم الظاهري المعبر عنه عند الميرزا النائيني بجعل الطريقية والعلمية في حق المقلّد والذي لو ثبت في حقه لم يكن يحتاج إلى جعل العلمية بل كان نفس الحكم الظاهري باخبار المجتهد عن موضوعه ثابتاً في حق المقلّد ولو لم يكن لسان الدليل جعل العلمية، أمّا إذا ادّعي اختصاصه بالمجتهد كما هو مدعى الميرزا النائيني شيّ في المقام فلا يتر تب أثر القطع الموضوعي لعلم العالم بالواقع الثابت في حق المجتهد، وهو حجيته عليه في حق المقلّد، وهذا واضح.

وبعبارة مختصرة: المفروض أنّ الحكم الظاهري مخصوص بالمجتهد فمهما كان لسانه والآثار الطريقية أو الموضوعية المترتبة عليه سوف تكون تلك الآثار والأحكام مخصوصة بأحكام المجتهد لا المقلّد إلّا إذا كان ذلك الحكم الظاهري ثابتاً في حق المقلّد أيضاً كالأحكام الواقعية.

ص ١٢ قوله: (وهناك تقريب ثان لعلاج مشكلة الافتاء...).

حاصله: أنّ دليل التقليد بنفسه وبلا حاجة إلى فرض عناية التنزيل يقوم بتنقيح موضوع نفسه كالإخبار مع الواسطة؛ لأنّ التقليد في كل مسألة يرجع إلى التقليد في موضوع حكم ظاهري للمقلّد بحسب الحقيقة، فالمقلد يرجع إلى المجتهد في ثبوت الحالة السابقة الوجدانية للمجتهد فينتج موضوع جريان الاستصحاب في حق المقلّد؛ لأنّ المراد باليقين السابق في دليل الاستصحاب ما يعمّ العلم التعبدي وكذلك الحال في موارد العلم الإجمالي. ويبقى الفحص فيقال بأنّ فحص كل شخص بحسبه وفي الامارات أيضاً يقال بأنّ المجتهد يفتي بوجود الخبر الموضوع للحكم الظاهري فيوصله بذلك إلى المقلّد وكذلك يوصل إليه كبرى حجّية الخبر فيكون حجة في حقه بعد تحقق تقليده للمجتهد في الصغرى والموضوع أي محققاً لاطلاق جديد وفرد جديد من الحكم الظاهري نظير الفرد الثابت في حق المجتهد.

وفي الأصول العملية يكون الشك حاصلاً للمكلف أيضاً، فإذا كان حكمه البراءة أفتاه بالكبرى وبعدم وجود حاكم عليها والصغرى متحققة عنده فتثبت البراءة، وإذا كان الاحتياط الشرعي فكذلك والعقلي يكفي فيه عدم حكم المجتهد له بالبراءة وهكذا تتحقق عملية الرجوع إلى المجتهد بنحو طولي دائماً.

وهذا لا ينافي فرض اختصاص الأحكام الظاهرية بالمجتهدين؛ لأنّ المجتهد لم يفت المقلّد بالحكم الظاهري بل بموضوعه كالخبر فوصل بذلك إليه وهو أمر واقعي مشترك، وبحكمه وهو مقطوع به على تقدير تحقق موضوعه وهو الخبر بحسب الفرض. فهذا الوجه تام حتى على القول بالاختصاص.

وقد ناقش فيه السيد الأستاذ الشهيد بمناقشتين :

أولاهما - أنّ الفحص اللازم في حجّية الخبر أو الاستصحاب أو غيرهما لا يكفي فيه فحص المقلّد عن فتوى المجتهد بل لابد في حجّية الخبر أو أي أصل أو أمارة أخرى من الفحص عما يكون مقدماً عليها أو معارضاً معها من الأدلّة الفقهية وهذا لا يتأتى من المقلّد.

إلا أنّ هذه المناقشة سوف يجيب عنها السيد الأستاذ في المسألة الثالثة من

امكان تقليد العامي للمجتهد في مسألة الفحص أيضاً لكون المراد به أمراً واقعياً مشتركاً بين العامي والمجتهد.

الثانية - أنّ هذا الوجه يستلزم أن لا يجوز للمجتهد أن يفتي المقلّد بالنتيجة الظاهرية الثابتة في حقه مع قطع النظر عن تقليد العامي له في المرتبة السابقة في موضوع تلك الوظيفة إذ لو لم تكن فتوى المجتهد حجة في حق ذلك المقلّد في موضوع تلك الوظيفة بأن رجع المقلّد فيه إلى المجتهد لم تكن تلك الوظيفة ثابتة في حق المقلّد حقيقةً فلا يجوز المجتهد أن يفتيه بها لكونه كذباً وخلافاً للواقع، وهذا خلاف الارتكاز المسلم به من أنّ المجتهد له أن يفتي بما يراه الوظيفة الشرعية لكونه يراها هي الوظيفة حتى في حق من لم يرجع إليه أو لا يجوز له مشركة بينهما ولا يجدي في حق من لم يرجع إليه أو لا يجوز له مشتركة بينهما ولا يجدي في دفع هذا الاشكال أن يقول المجتهد هذا حكم الله في حقي وحق من يجوز له تقليدي فإنّه ليس حكم الله إلا في حق من قلّده بالفعل في حقي وحق من يجوز له تقليدي فإنّه ليس حكم الله إلا في حق من قلّده بالفعل لا من يجوز له تقليده ولو لم يقلده، فيكون الاشتراك في طول التقليد بحيث لا من يجوز له تقليده ولو لم يقلده، فيكون الاشتراك في طول التقليد بحيث التقليد رجوعاً إلى العالم فيما هو مشترك بينهما مع قطع النظر عن التقليد وانه لا يمكنه افتاء من لم يقلّده مثلاً لكونه كذباً وخلاف الواقع وهذا خلاف كون لا يمكنه افتاء من لم يقلّده مثلاً لكونه كذباً وخلاف الواقع وهذا خلاف كون التقليد رجوعاً إلى العالم فيما هو مشترك بينهما مع قطع النظر عن التقليد وأنه يرى حكمه حكماً لكل مكلف سواءً قلّده أم لا ولهذا يجوز الافتاء به وإن لم يجز للغير الرجوع إليه.

وإن شئت قلت: أنّ المشكلة بالدقة ليست في كيفية الافتاء \_وإن كان ظاهر كلام الأستاذ ذلك أيضاً \_فإنّه يمكن للمجتهد أن يفتي العامي حتى الذي لا يجوز له تقليده بالحكم الواقعي إذا كان قد حصل لديه أمارة أو أصل تنزيلي عليه وهو مشترك بحسب الفرض بينهما فإنّ لازم قيام ذلك عنده جواز اسناد مؤداه إلى الشارع وأنّه هو الحكم الواقعي المشترك بين الجميع بحسب الفرض إمّا لقيامها مقام العلم الموضوعي أو لكون جواز الاسناد وموضوعه الواقع.

نعم، في موارد الأحكام الظاهرية العملية غير التنزيلية يبقى الاشكال حيث إنّ من لم يرجع إلى هذا المجتهد وتقليده لا يثبت في حقه ذلك الحكم الظاهري الذي استنبطه ولو لعدم وصوله إلى ذلك العامي وسوف يأتي حل لذلك.

وإنّما الاشكال في نفس عملية التقليد وحجّية فتواه للمقلّد فإنّ دليل الحجّية يجعل الحكم المشترك الذي علم به المجتهد الخبير منجزاً وحجة على المقلّد أيضاً وفي المقام إذا أريد ارجاع العامي إلى المجتهد في الحكم الواقعي الذي بحسب الفرض جاز له الافتاء بعنوانه \_لقيام الحجة عليه عنده \_ فالمفروض أنّه غير خبير ولا عالم به، وإن أريد ارجاعه إليه في الوظيفة الظاهرية الثابتة عليه فهو غير مشترك بينهما مع قطع النظر عن التقليد في المرتبة السابقة المحقّق لموضوع ذلك الحكم الظاهري في حق المقلّد، فيكون التقليد محققاً لهذا الحكم وموجباً لاشتراكه بينهما لا أنّ هناك اشتراكاً في المرتبة السابقة خصوصاً إذا قلنا باختصاص الحكم الظاهري بالوصول كبرى وصغرى فيكون الاشتراك في طول باختصاص الحكم الظاهري معاً بل ليس اشتراكاً بحسب الحقيقة بل تحقيق فرد التقليد في الصغرى والكبرى معاً بل ليس اشتراكاً بحسب الحقيقة بل تحقيق فرد العقلائية.

ومنه يعرف أنَّ الاشكال الأساسي مخالفة هذه النكتة لأصل التقليد الموجب لحرماننا من دليل السيرة العقلائية الذي هو أهم دليل على التقليد، فإنَّه يقتضي الرجوع إلى العالم في الحكم المشترك في المرتبة السابقة على التقليد.

مراجعة جديدة للبحث :

البحث عن أنَّ المقسم هل يختص بالمكلف المجتهد أو يعمّ المقلَّد؟ ينبغي ايراده في جهات:

الأولى: امكانية هذا التقسيم في حق غير المجتهد في نفسه، ولا ينبغي الاشكال فيه؛ لأنّه هو أيضاً كالمجتهد قد يقطع بحكم شرعي واقعي ضروري وقد لا يقطع وإنّما يحصل له ظن معتبر مقطوع الحجّية كالظن الحاصل من قول مقلَّده، وقد يجري استصحاب بقاء فتوى مقلَّده وعدم عدوله عنه. وقد يثبت فتوى مقلّده بخبر الثقة العدل بناءً على كفايته فيه، وقد تجري أصالة الظهور في كلام مقلّده.

الثانية: أنَّ مقصود الأصولي من المقسم لابد وأن يكون خصوص المجتهد لا الأعم؛ لأنّ نظره في التقسيم إلى الوظائف المقررة التي تقع في كبرى قياس الاستنباط، ولهذا لا يبحث في علم الأصول في بحث الظن عن حجّية الفتوى. وأمّا حجّية ظهور كلام المجتهد للمقلد أو استصحاب بقاء رأيه وعدم عدوله عن فتواه فهي مجاري لأصول موضوعية بحسب الدقة لا حكمية، أي تثبت الموضوع الخارجي وهو ما هو رأي ونظر المفتي.

إذاً فالتقسيم بلحاظ الوظائف المقررة في كبرى قـياس الاسـتنباط وهـي لا تكون للمقلّد.

وإن شئت قلت: إنّ الوظائف الظاهرية التي يجريها المقلّد في طول الفتوى لاحرازها كلها وظائف ظاهرية في شبهة موضوعية لا حكمية كلية، وأمّا نفس حجّية فتوى المجتهد وإخباره عن الحكم الكلي فهي وإن كانت وظيفة ظاهرية في شبهة حكمية كلية للمقلد إلّا أنّه ليس استنباطاً للحكم الشرعي بل وظيفة عملية لمن لا يريد بنفسه الوصول إلى الحكم الشرعي؛ ولهذا يكون في طول التقليد ولخصوص من قلّد ذلك المجتهد حتى بنظر المقلّد نفسه فهو لا يراه حكماً عاماً لكل أحد بخلاف الوظائف الأصولية المقرّرة كحجية الخبر مثلاً.

الثالثة: الوظائف الظاهرية المقرّرة في الأصول هل يختص موضوعها بالمجتهد أو يعم المقلّد واقعاً وإن كان لا يمكنه أن يستفيد منها؟ ولا اشكال هنا في عدم أخذ قيد المجتهد في موضوعها وإنّما توهم الاختصاص من ناحية أنّ موضوعاتها قد أخذ فيها قيود لا تتيسر للمقلّد كالفحص عن عدم المعارض أو الحاكم أو عدم الدليل على الالزام في البراءة، أو اليقين السابق في الاستصحاب بل الوصول والعلم بالحكم الظاهري بناءً على شرطيته في كل وظيفة ظاهرية.

والصحيح عدم الاختصاص حتى بهذا المعنى، إذ الوصول والعلم ليس قيداً حتى في الحكم الظاهري وإن كان شرطاً في التنجيز والتعذير؛ لما يأتي من وجود مبادئ حقيقية للحكم الظاهري ولو فرض قيديته فالقيد هو مطلق الوصول الأعم من العلمي والتعبدي وهذا ممكن في حق المقلّد ولو من جهة التقليد.

واليقين السابق ليس شرطاً في الحكم بالاستصحاب وإنّما الشرط واقع الحالة السابقة والفحص ليس له موضوعية بل هو طريق إلى عدم وجود المعارض أو الحاكم في معرض الوصول على ما هو مبيّن في الكتاب.

إلا أنّ هذا لا يعني امكان استفادة المقلّد و تطبيقه بنفسه لتلك القواعد الظاهرية مباشرة ؛ لأنّه لا طريق له إلى احراز الحالة السابقة أو احراز عدم وجود المعارض والحاكم إلاّ دليل التقليد وهو لا يقتضي ذلك ، فإنّه لا يقتضي حجّية نظر المجتهد لمن يريد استنباط حكم شرعي كلي وإنّما غايته حجّية نظر المجتهد لمن يريد التقليد في النتيجة النهائية، وإلَّا كان فحص كل مجتهد حجة للمجتهد الآخر، وهو كما ترى.

الرابعة: في كيفية تخريج عملية الافتاء والتقليد والذي هو من باب رجوع الجاهل إلى الخبير والعالم بحكم مشترك بينهما. فإنّه بعد أن كانت تلك الوظائف المقررة مقيدة لباً بقيود لا تتحقق عادة في حق المقلد فبماذا يفتي المجتهد مقلّده، هل يفتيه بالحكم الواقعي ؟ أو بالوظيفة الظاهرية ؟ والأوّل خلف فرض عدم علمه به \_ في موارد تلك الوظائف الظاهرية \_ والثاني لا يجوز ؛ لاختصاص موضوعاتها لباً بالمجتهد لا المقلّد.

ويزداد الاشكال في الأحكام المتعلقة بغيره التي ليست فعليّة في حق المجتهد؛ لعدم ابتلائه بموضوعها فإنّها لا وظيفة ظاهرية ولا حكم فعلي في حقه أيضاً فبماذا يفتى مقلّده؟

## وقد أجيب عنه بوجوه:

١ ـ ما نسب إلى الشيخ من استفادة النيابة والتنزيل من دليل التقليد، فشك
المجتهد ويقينه وظنه وفحصه منزل منزلة الشك واليقين والظن للمقلد.

وفيه: عدم الدليل على استفادة مثل هذا التنزيل من أدلّة التقليد خصوصاً إذا كان مهم الدليل عليه السيرة العقلائية والأدلّة اللفظية امضائية لها إلّا إذا انحصر الأمر في ذلك بحيث لم يكن وجه آخر محتمل فتتشكل دلالة الاقتضاء مثلاً. على أنّ لازمه عدم امكان افتائه لغير من قلّده بالفعل وهو خلاف الارتكاز كما ذكر في الكتاب.

٢ \_ ما ذكره السيد الخوئي في الأمارات والأصول التنزيلية كالاستصحاب من

إمكان الافتاء بالواقع لكونه ببركة ذلك يصبح عالماً تعبداً به وإن كان متعلقاً بحكم غير المجتهد، نعم في الاستصحاب في مثل نجاسة الماء المتغير بعد زوال تغيره بحيث يكون للمقلد أيضاً يقين سابق ولو بالتقليد بالنجاسة وشك لاحق يمكن أن يفتيه بالحكم الظاهري.

وأمّا في الأصول غير التنزيلية كالاحتياط والتخيير والبراءة فيفتيه بالحكم الظاهري لاشتراكه ولو بعد فحصه بنفسه وعدم وجدان الدليل عـلى الالزام، لا الواقع لعدم جريان البراءة في حق المجتهد إذا كان غير مبتلى به ولو جرى لم يكن علماً تعبدياً.

ويرد عليه الوجوه الثلاثة في الكتاب. ولو فرض تغيير المبنى وافتراض أنّ الافتاء بالواقع موضوعه الواقع لا العلم والامارة أو الأصل التنزيلي يثبته بحسب الفرض ارتفعت الاشكالات كلها.

إلا أنّ هنا اشكالاً رابعاً متجهاً على كلا التقديرين والتقريرين وهو روح الاشكال، وحاصله: أنّ قصارى ما ذكر جواز الافتاء والاخبار للمجتهد بالواقع وأمّا التقليد والرجوع إلى المجتهد فهو لا يكون من باب الرجوع إلى الخبير في أمر مشترك بينهما إذ لو أريد الرجوع إليه في الحكم الواقعي فالمفروض أنّه لا خبرة حقيقية للمجتهد به \_ والذي هو ملاك السيرة العقلائية لا عنوان الخبرة ليقال بحصول التنزيل والاعتبار فيه \_ وإن جاز له الافتاء به تكليفاً كما إذا جاز شرعاً الاخبار بلا علم أصلاً فإنّ هذا لا يجعل المجتهد خبيراً.

ودعوى: أنَّ مفاد ومدلول ذلك الحكم الظاهري عام ومشترك بين المقلد والمجتهد بخلاف الحكم الواقعي المختص كالقضاء والافتاء. مدفوعة : بأنّ هذا مجرد لسان وصياغة للحكم الظاهري ليس واقعه إلّا تنجيز أو تعذير شرعي ظاهري عن الواقع وهو منوط بموضوعه كما لا يخفي.

وإن كان المقصود الرجوع إليه في الحكم الظاهري والوظيفة التي شخّصها حقيقة بخبرته وعلمه فالمفروض أنّه مختص به موضوعاً.

وهكذا يتضح أنّه لابد من التفكيك بين مسألة جواز الافتاء بالواقع في موارد بعض تلك الوظائف المقررة وبين مسألة جواز التقليد والرجوع إليه فيه بعنوان كونه خبيراً بحكم مشترك بينهما فتدبر جيداً.

كما أنّه يرد على ما في ذيل كلامه من أنّه كيف يكون المقلد مجرىً للبراءة مع فرض تقيدها بالفحص ولم يفحص المقلد؟ وكذلك في الاستصحاب فلابد من التنزيل الذي لا دليل عليه.

٣ - أن يقلّده في موضوع الحكم الظاهري والوظيفة الشرعية المقررة كأن يقلده في حكمه بنجاسة الماء المتغير بالنجاسة مثلاً، ثمّ هو يجري استصحاب بقاء النجاسة إلى ما بعد زوال التغيّر، لا أنّه يقلده في ذلك أيضاً حما لوكان المجتهد لا يرى مثلاً جريان الاستصحاب في الشبهات الحكمية ـ أو يقلده فيه أيضاً لوكان أيضاً لوكان يقول بجريانه، فيكون موضوع الحكم الاستصحابي وهو اليقين السابق ولو تعبداً أو واقع الحالة السابقة ـ بناءً على كفاية الحدوث في جريان الاستصحاب السابق ولو تعبداً أو واقع الحالة السابق. ومثله لو قلده في موضوع أحكم الاستصحابي وهو اليقين السابق ولو تعبداً أو واقع الحالة السابقة ـ بناءً على كفاية الحدوث في جريان الاستصحاب أيسابق ولو تعبداً أو واقع الحالة السابق. ومثله لو قلده في موضوع أصالة السابق الحياب .

وهكذا فيصبح في طول التقليد في حكم واقعي موضوعاً لنفس الوظ يفة

الظاهرية.

وهذا الوجه فيه المحذور الأوّل من المحذورين المتقدمين على الوجه الأوّل وهو عدم إمكان افتاء المجتهد لمن لم يقلده في المرتبة السابقة وهو خلاف الارتكاز ؛ كما أنّ فيه محذور آخر ، حاصله : أنّ المقلد لو أراد أن يطبق كبرى الوظيفة الظاهرية بنفسه ابتداءً فدليل التقليد في موضوعها لا يشمله كما تقدم ، وإذا أراد أن يقلد المجتهد في الكبرى وانطباقه عليه في الموارد من سائر النواحي كالفحص وعدم الحاكم ونحوه فهذا فرع واقعية الحكم الظاهري من تلك النواحي ، فيتوقف على ما سيأتي في الوجه القادم من عدم اختصاص الأحكام الظاهرية المقررة بالمجتهد.

٤ - أن يقلده في الحكم الظاهري لكونه حكماً واقعياً له موضوع واقعي يحرزه المجتهد للمقلد إلاّ من ناحية الشك بمعنى عدم العلم وهو محفوظ لدى المقلد أيضاً في غير مورد الضروريات والمسلمات الفقهية، فيكون مشمولاً للأحكام الظاهرية التأمينية أو التنجيزية الشرعية بناءً على واقعية مبادئها وانحفاظها حتى لمن لم يحرز موضوعاتها، وهو من الرجوع إلى الخبير في حكم واقعي مشترك بينهما يحرزه المجتهد للمقلد ويوصله إليه على حدّ ايصال الحكم الواقعي.

وهذا الجواب يتم في الأمارات؛ لأنّ موضوع الوظائف فيها واقع الخبر أو الظهور أو الشهرة أو غير ذلك، وأمّا الفحص فإن كان أمراً طريقياً إلى واقع عدم وجود الحاكم أو المعارض في معرض الوصول فكذلك وإن كان للفحص موضوعية كما لو استفيد ذلك من دليل هلا تعلّمت. فنقول: إنّ هذا تخصيص لإطلاق أدلّة تلك الأحكام الظاهرية والمقدار الذي يقتضيه المخصّص ولو بضميمة أدلَّة التقليد ليس بأكثر من فحصه بنفسه أو فحص الخبير فإنَّه لا وجه لأكثر من هذا المقدار من التقييد والتخصيص.

وأمّا الأصول العملية فبالنسبة للحكم الظاهري الاستصحابي، إن قلنا بأنّ موضوعه واقع الحالة السابقة فهو أمر واقعي مشترك أيضاً فيكون يقين المجتهد طريقاً محضاً لاحرازه للمقلد، وإن قلنا بموضوعية اليقين السابق كان الحكم الاستصحابي ثابتاً لمن قلّده في ذلك؛ لأنّه يثبت في حقه الحالة السابقة بالحجة والعلم التعبدي، والمقرر في محله جريان الاستصحاب في ذلك. وبالنسبة للفحص اللازم في جريان الأصول فقد عرفت حاله.

وأمّا الأصول غير المحرزة فبالنسبة إلى الفحص قد عرفت الحال وبالنسبة إلى عدم العلم فهو مشترك بحسب الفرض بين المقلّد والمجتهد. يبقى حجّية الظن عند الانسداد على الحكومة.

والصحيح فيه أنّه أيضاً مرجعه إلى استكشاف عدم ايجاب الاحتياط في المشكوكات والموهومات عند المجتهد الخبير حتى على مقلّديه، والاحتياط الثابت بحكم العقل في غيرهما من أوّل الأمر على الجميع.

وأمّا البراءة العقلية على القول بها فالرجوع إلى المجتهد من قبل المقلّد في موردها يكون بمعنى الرجوع إليه في تحقق شرطها وهو أمر واقعي مشترك وهو عدم وجود حكم واقعي أو ظاهري الزامي أو ايجاب احتياط رافع لموضوع البراءة العقلية، وهذا معناه التأمين الشرعي الظاهري للمقلّد من ناحية عدم الفحص فقط.

وأمّاكبري قاعدة قبح العقاب بلا بيان فلابد وأن يحكم به عقله، ولا يعقل فيه

التقليد إلّا بمعنى جعل حكم ظاهري ترخيصي شرعي لو فرض ورود دليـل التقليد في هذا المورد بالخصوص.

فالحاصل المقلد يرجع إلى المجتهد في الأحكام الواقعية المشتركة وهي إمّا معلومة بنفسها أو معلوم مقدار تنجزها وثبوتها التنجيزي أو التأميني الشرعي، وهو أمر واقعي مشترك إلّا في الاستصحاب بناءً على موضوعية اليقين السابق وكذلك في موارد منجزية العلم الإجمالي حيث يكون التقليد فيهما طولياً أي بعد احراز موضوع الحكم الظاهري بالاستصحاب أو احراز موضوع التنجيز العقلي.

وأمّا لسان الافتاء والفتوى فذاك أمر اثباتي ومربوط بعالم الصياغة كما هو مقرّر من قبل سيدنا الشهيد ﷺ .

ونلخص البحث كلَّه بأنَّ هناك مشكلتين كلتاهما يمكن حلهما عـلى كـلا المسلكين:

أ**ولاهما ـ** كيفية افتاء من لا يقلد هذا المجتهد بالحكم الظاهري الثابت في حقه، حيث إنّ الارتكاز الفقهي قائم على أنّ له أن يفتيه بذلك وأنّه حكم الله في حقه أيضاً بحسب نظره ولو فرض أنّه لم يجز لذلك العامي أن يقلّده.

ثنانيتهما - كيفية تخريج تقليد العامي له في موارد الحكم الظاهري على القاعدة ، أي من باب رجوع الجاهل إلى العالم في حكم ثابت في حقه بقطع النظر عن التقليد.

أمّا حل المشكلة الأولى ففي مورد الأمارات والأصول التنزيلية يوجد حلّان يتمان على كلا المسلكين: ١ - الافتاء بالحكم الواقعي المشترك إمّا من باب قيام الأمارة والأصل
التنزيلي مقام القطع الموضوعي في هذا الأثر وهو جواز الافتاء والاسناد أو من
جهة كونه أثراً للواقع لا للعلم به كما هو الصحيح.

٢ - الافتاء بالحكم الظاهري حتى لمن لا يقلده إمّا على مسلك وجود المبادئ للحكم الظاهري فلثبوته في حق العامي الشاك في المسألة - وهو أحد أجزاء موضوع الحكم الظاهري - وكون سائر أجزاء الموضوع أمور واقعية، وإمّا على مسلك اختصاص الحكم الظاهري بالوصول فلأنّ الوصول عندهم شرط الفعلية لا الجعل فيمكنه أن يفتيه بكبرى الجعل وصغراه من غير ناحية الوصول، وهما أمران واقعيان، غاية الأمر لا يكون ذلك الحكم الظاهري فعلياً في حق غير من أمران واقعيان، غاية الأمر لا يكون ذلك الحكم الظاهري فعلياً في حق غير من أمران واقعيان، غاية الأمر لا يكون ذلك الحكم الظاهري فعلياً في حق غير من يكون رأيه هذا حجة في حقه حيث يتحقق الوصول بذلك ولا ارتكاز على يكون رأيه هذا حجة في حقه حيث يتحقق الوصول بذلك ولا ارتكاز على أمران واقعيان، عاب الأحكام الظاهرية، فكأنّ الفتوى هي أنّ من يكون رأيي في المناوازم وإخباري حجة له يكون الجعل الظاهري المذكور فعلياً في حقه، وهذا من لوازم اشتراط الوصول في الحكم الظاهري في تمام الموارد حتى الامارات المثبتة لها وي حق المول الوران المول الوران المول المول المالاري المارات المثبتة لها المول الورل الورل المالاري حية المالي المارات المثبتة لها وإخباري حجة له يكون الجعل الظاهري في تمام الموارد حتى الامارات المثبتة لها المول الورل الورل الورل الورل الورل المول الوري مول المول المالارات المثبتة لها المول الول المول المالا الورل المارات المثبتة لها المول الورل المول المول الورل المالال المالال المالك في تمام الموارد حيث يكون العار المول المول المول المول المالال المالك في مالمول المالال المي المول المالي المول المالي المول المالي المالي المالي المالي المالي المول المالي المول المول المول المالي المول المالي المالي المالي المالي المالي المول المول المالي المول المول المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المول المول المول المول المول المالي المالي المالي المالي المالي المول المول المول المالي المالي مالي المالي المالي المول المالي المالي المالي المول المالي المول المالي المول المالي المول المالي المالي المالي المالي المول المول المول المول المالي المول المول المالي المول المول المول المالي المول المول المول المالي المول المول المول

وهذا يعني \_ بعد فرض كون المجعول الفعلي أمراً وهمياً \_ أنّه يفتيه بكبرى الجعل المقيد بالوصول، بينما على المسلك الآخر يخبره بكبرى الجعل غير المقيد بالوصول، فالاشكال كان ناشئاً من تصور كون الافتاء بالحكم الظاهري بمعنى المجعول الفعلي والمفروض أنّه أمر وهمي تصوري والأمر الحقيقي هو الإخبار أو الافتاء بالكبرى والصغرى. وفي موارد الأصول والأحكام الظاهرية غير التنزيلية يمكنه الافتاء بالحكم الظاهري الفعلي على القول بوجود مبادئ للحكم الظاهري؛ إذ موضوع هذه الأحكام الشك وهو محرز في حق العامي على كل حال وعدم وجود حاكم في معرض الوصول ثابت بحسب فحص المجتهد وعلى القول الآخر أيضاً يمكنه الافتاء بجعل ذلك الحكم الظاهري كبروياً وبصغراه من غير ناحية الوصول أي بالحكم الظاهري لمن يصل إليه ذلك ولو بنفس حجّية فتواه له، وقد قلنا إنّه ليس على خلاف الارتكاز بناءً على أخذ الوصول شرطاً في الفعلية.

والتعبير بالافتاء بالحكم الظاهري الفعلي أو بالكبرى والصغرى مطلب واحد يختلفان في التعبير بناءً على ما هو الصحيح من أنّ المجعول الفعلي أمر وهمي فلا فرق من هذه الناحية بين المسلكين. نعم، الفرق بينهما من حيث إنّ الجعل - أي الكبرى المخبر به على الأوّل - ليس الوصول قيداً فيه وعلى الثاني يكون قيداً فيه وهذا يلتزم به صاحب المسلك الثاني كما قلنا في تمام أدلّة الأحكام الظاهرية؛ ولهذا قلنا إنّه ليس فيه ما يخالف الارتكاز بالدقة.

وأمّا حل المشكلة الثانية فلأنّ الشك الموضوع لبّاً لكلّ الأحكام الظاهرية ثابت بحسب الفرض للعامي والظن الذي يراد به الظن النـوعي المـتمثل فـي الامارة كالخبر والظهور ونحوهما أمر واقعي، وكذلك عدم وجود حـاكـم أو معارض في معرض الوصول والاستصحاب ركنه ثبوت الحالة السابقة واقـعاً وهو أيضاً أمر واقعي مشترك فيكون رجوع العامي إلى المجتهد لأخذ الكبرى والصغرى رجوعاً في أمرين واقعيين ثابتين في حقه أيضاً، غاية الأمر عـلى مسلكنا من ثبوت المبادئ للأحكام الظاهرية وعدم اشتراط الوصول ثبوت هذا المقدار يستلزم ثبوت الحكم الفعلي الذي هو أمر وهمي، وعلى مسلك الميرز النائيني في يكون الجعل مقيداً لباً بالوصول الحاصل في المقام بنفس تقليده في الكبرى والصغرى من ناحية الوصول فيكون التقليد في الكبرى والصغرى من غير ناحية الوصول تقليداً على القاعدة غاية الأمر ترتب الأثر العملي المهم للمقلد وهو رفع منجزية احتمال الالزام الواقعي في كل مسألة إنّما يترتب في طول التقليد، وهذا أمر مشترك بين المسلكين فإنّنا لو قلنا بأنّ الحكم الظاهري غير مشروط بالوصول أيضاً لا ترتفع المنجزية العقلية قبل التقليد عن العامي ؛ لأنّ ثبوت الحكم الظاهري ومباديه الترخيصية واقعاً لا يكفي لرفع المنجزية العقلية للشبهة من دون اجتهاد أو تقليد كما هو واضح.

وهذا يعني – بعد فرض –ن حقيقة الحكم الفعلي والمجعول أمر وهمي – أنّه لا فرق حقيقي بين المسلكين في مسألة التقليد إلّا من ناحية أنّ الجعل وكبرى الحكم الظاهري الذي هو أمر واقعي ثابت يقلده فيه العامي على مسلكنا لا يكون مقيداً بالوصول، وعلى مسلك الميرزا النائيني شيّع مقيد بالوصول، وهذا فرق في مؤدّى المحكي بالفتوى والحجة لا نفس الحجّية والتقليد ولا في ترتب الأثر العملي، وهو رفع المنجزية الفعلية الثابتة قبل التقليد، فعلى كلا المسلكين المنجزية ثابتة عقلاً قبل التقليد، وعلى كليهما التقليد، فعلى كلا المسلكين أمر واقعي ثابت بقطع النظر عن التقليد مفيد في رفع المنجزية في حق المقلّد وهو المنجزية ومثبتاً لذلك الحكم الظاهري المؤمن وإنّما الفرق أنّه على أحدهما ما يفتيه به المجتهد من كبرى الحكم الظاهري قد أخذ في موضوعه شرط الوصول والآخر لم يؤخذ فيه ذلك؛ فالفرق في المفتى به اطلاقاً وتقييداً بالوصول لا في حجّية الفتوى. وهذا الفرق في المفتى به يلتزم به من يقول بشرطية الوصول في الحاكم الظاهري في تمام أدلّة الأحكام الظاهرية حتى في حق المجتهد نفسه، فما يكون أمراً مشتركاً وحكماً موضوعياً ثابتاً في حق المجتهد يكشفه بالدليل بـنفسه ويكون ثابتاً للمقلد ويكشفه بالتقليد.

وهذا التحليل يوضح لنا كيف أنّ كل هذا الاشكال نشأ من تصور أنّ الفتوى تكون بالحكم الفعلي وأنّ عالم المجعول الفعلي أمر حقيقي كما هو مسلك الميرزا النائيني، فهذه المسألة كأنّه استرسل فيها سيدنا الشهيد شِرُّ تأثراً بطرز تفكيرهم من التفكيك بين مرحلة الجعل والمجعول الفعلي. حيث إنّه إذا كان اللازم هو الافتاء بالمجعول الفعلي في حق المقلد اتجه المحذور واحتجنا في مقام رفعه إلى الافتاء بالحكم الواقعي أو بالحكم الظاهري لمن يقلّده وأن يكون التقليد في الكبرى والصغرى من غير ناحية الوصول ويتحقق الوصول بنفس التقليد في وعندئذٍ قد يقال إنّه خلاف الار تكاز وخلاف كون الحكم الفعلي مشتركاً ثابتاً في حق العامي قبل التقليد.

وأمّا إذا قلنا أنّ الافتاء بالمجعول الفعلي ليس إلّا عبارة عن الافتاء بكبرى الجعل وبصغراه؛ لأنّهما الأمران الحقيقيان وأمّا تولّد المجعول الفعلي منهما فهو أمر وهمي تصوري، فالتقليد على كل حال يكون في الكبرى والصغرى من غير ناحية الوصول، وهما أمران واقعيان والمقلّد يشخصهما في حق نفسه كما في الأحكام الواقعية تماماً غاية الأمر يكون الفرق في أخذ قيد الوصول وعدمه في موضوع الكبرى. وهذا فرق بين المسلكين فيما يفتى به لا في أصل الفتوى، فلا محذور لا في الافتاء ولا في التقليد، ويكون هذا نظير افتاء المجتهد بوجوب القصر في الصلاة على العالم به ولو بنفس التقليد، ونظير ثبوت الأحكام الظاهرية في حقّ المجتهد نفسه بأدلّتها التفصيلية وأمّا لزوم التقليد فعلى كلا المسلكين يكون لرفع المنجزية الثابتة في كل شبهة قبل التقليد أو الاجتهاد على المكلفين جميعاً.

والتقليد على أحد المسلكين وإن كان محققاً لأحد أجزاء الموضوع الصغرى الله انّه يتحقق بنفسه في طول التقليد في الكبرى والصغرى من غير ناحية الوصول التي هي أمور واقعية مشتركة بحسب الفرض فلا يكون الاشكال في حقيقة التقليد فيما يرجع فيه إلى المجتهد.

نعم، قد يسأل عن وجه لزوم هذا التقليد في الأمر المشترك ليصل إلى العامي فيتنجز أو يثبت التأمين في حقه، والجواب أنّ وجه لزومه على كلا المسلكين واحد وهو رفع المنجزية القبلية للأحكام الواقعية المعلومة اجمالاً بل المحتملة أيضاً، لكون الشبهة قبل الفحص. وعلى هذا الأساس لابد من فرض أصل الاشكال على أساس مسلك الميرزا النائيني القائل بالحكم الفعلي المجعول وأنّ الافتاء لابد وأن يكون به لا بمنشئه دائماً وهو الصغرى والكبرى، وينبغي تغيير منهج البحث على هذا الأساس، فراجع وتأمل.

ص ١٧ قوله: ( ثمّ إنّه يـمكن أن يسـتشكل فـي حـجّية رأي المـجتهد المفضول...).

الاشكال في كيفية حصول اليقين مع الاعتراف بأعلمية الآخر أو احتماله مع العلم بوجود الخلاف بل واحتماله أيضاً .

وقد أُجيب عليه في الدورة السابقة بأنّ المجتهد غـير الأعـلم بـالرجـوع إلى الأعلم تنقلب وظيفته من عدم وجدان الحجة مثلاً على الالزام إلى الحجة التي وجدها الأعلم بأعلميته من ظهور أو سند أو اجماع أو غير ذلك، وهذا لا يقدح في حجّية ذلك الحكم الظاهري بالفعل لغير الأعلم إذا كان قد فحص بمقدار وسعه في المسألة ولم يجد ما يدله على الالزام فإنّه لا يستفاد من مجموع أدلّة وجوب الفحص العقلائية أو الشرعية -كروايات هلا تعلّمت - أكثر من هذا المقدار من الفحص، أي فحص كل خبير بحسب ما لديه من القدرة والخبرة، كما وأنّه يمكن أن ينقض بمثل ذلك في الأعلم، فإنّه قد يتحقق مثل هذا الاحتمال في حقّه أيضاً إذا احتمل وجود حجة ولو اتفاقاً لدى غيره المفضول أو المساوي له.

إلّا أنّ كلا هذين الجوابين قد عدل عنهما السيد الشهيد ﷺ في الدورة الثانية لعدم تماميتهما.

أمًا الثاني فلأنّه من المعقول دعوى حصول الاطمئنان عادة للأعلم بعدم وجود حجة كذلك بعد استكمال فحصه ولو فرض عدم استكمال الفحص أو احتمال خصوصية في مورد يلتزم فيه بوجوب الفحص عن مدرك غير الأعلم أو المساوي هناك أيضاً.

وأمّا الأوّل فلأنّه:

أوَّلاً ـ أدلَّة الفحص مطلقة تشمل كل مورد يحتمل فيه أن يحصل على حجة ولو لدى الأعلم؛ لأنّ هذا الفحص في وسعه أيضاً كالفحص عن الأدلّة في سائر مظانّها وعند العلماء والفقهاء السابقين فأي فرق بين مورد ومورد؟!

وثانياً \_ كثيراً ما يكون احتمال الاختلاف بينه وبين الأعلم من باب احتمال التخطئة ، أي لا يكون من باب رفع الموضوع للحكم الظاهري بل رفع المحمول كما لو احتمل الخطأ في تشخيص الحكم الواقعي أو في أصل الحكم الظاهري، بمعنى أنّه حصل على امارة على الترخيص مثلاً يحتمل أنّه لو يراجع الأعلم يثبت خطأه فيكون شكه في أصل ثبوت هذا الحكم الظاهري الترخيصي لا من ناحية مقدار الفحص ليقال بكفاية هذا المقدار من الفحص وكذلك لو كان الشك في أصل صحة كبرى الحكم الظاهري الترخيصي الذي تمسك باطلاقه في كل مورد.

فمسألة كفاية هذا المقدار من الفحص إنّما تجدي فيما إذا كان تمامية أصل ذلك الحكم الظاهري الترخيصي وإطلاق دليله ثابتاً مقطوعاً به عندهما وليس تمام موارد الحكم الظاهري كذلك كما هو واضح.

والصحيح في الجواب: ما في الكتاب من إمكان حصول الجزم أو الاطمئنان لغير الأعلم أمّا باعتبار أنّ مجموع المسائل الاستدلالية ومدارك كل مسألة كثيرة ونسبة الاختلاف ضئيلة بحيث يكون في قباله اطمئنان بالعدم بناءً على قبول حجّية الاطمئنان في أمثال المقام بالنكات المذكورة في الكتاب.

أو باعتبار التفاته إلى نظر الأعلم في مسألة خاصة بالتمام والالتفات إلى نكتة زائدة، ممّا يوجب نفي احتمال غفلته عن شيء آخر عادة وجزمه بتمامية فحصه.

أو باعتبار أنّ المسألة مما ترجع إلى نكات ذاتية وذوقية أو استظاهرية غير قابلة للبحث والنقاش ، إلّا أنّه في غير هذه الحالات لو فرض الالتفات والتوجّه وبقاء احتمال معتدّ به بوجود دليل أو نكتة لدى الأعلم لو علم بها لتغيّر نظره فلا محالة ينتفي الجزم لديه ، من دون الرجوع إلى مدرك فتوى الأعلم المخالف معه في المسألة فيلتزم بوجوب الفحص فيه . ص ٢٠ قوله: (الجهة الثانية: في الأقسام...). أشكل صاحب الكفاية على التقسيم الثلاثي باشكالين: الأوّل: التداخل في الأقسام حيث إنّ الظن غير المعتبر ملحق بالشك من حيث الحكم. وأجيب عنه بثلاث أجوبة:

 ١ ـ المراد بالظن خصوص المعتبر كما لعله ظاهر تعبير الشيخ في بحث
الأصول العملية، وهذا ما ذكره السيد الخوئي يلي المعالية المعالي لمعالية المعالية المعالي معالية المعالية المعالية

وفيه: مضافاً إلى أنّه خلاف ظاهر الظن وخلاف المنهجية أيضاً إذ المنظور في التقسيم الرتبة السابقة على الاعـتبار الشـرعي والحـجّية لبـيان مـوضوعاتها المتنوعة فلا معنى لأخذ الاعتبار قيداً في هذه المرتبة.

٢ - أنّ الملحوظ امكان الحجّية وامتناعها وضرورتها لا فعليتها فلا يلزم
١ التداخل. ذكره الميرزا النائيني في أجود التقريرات والسيد الخوئي في المصباح.

وفيه: أنّ الامكان ثابت للشك أيضاً إلّا إذا أريد بالشك مجموع الاحتمالين لا أحد طرفيه وهو بلا موجب؛ ولهذا لم يكن المراد بالظن إلّا أحد الاحتمالين أيضاً.

ودعوى: أنَّ أحد الاحتمالين في الشك غير قابل لجعل الكاشفية والحجّية له بخلاف الظن.

**يدفعها**: بأنَّ الكـاشفية التـعبدية يـمكن جـعلها له؛ ولهـذا جـعلت فـي الاستصحاب باعتراف هذا العلم. هذا مضافاً إلى أنّ الملحوظ والمهم ليس هو إمكان الحجّية بل الحكم الظاهري الفعلي والظن غير المعتبر حكمه الفعلي حكم الشك بحسب الفرض فالتداخل بلحاظ ما هو المهم ثابت.

٣- ما ذكره الميرزا النائيني في الفوائد من أنّ التقسيم باعتبار مرتبة أسبق من الاعتبار من أجل تقسيم مواضيع الكتاب فلابد من جعل موضوع القسم الثاني الظن لكي يبحث فيه عن اعتباره وعدمه وما هو معتبر منه وما لا اعتبار له لا حصوص الظن المعتبر. فالتثليث بلحاظ الأنواع التكوينية الثلاث لدرجات التصديق والكشف من اجل البحث عن حكم كل قسم منها امكاناً ووقوعاً. وهذا منهج تدويني صحيح.

الثاني: أنَّ أحكام القطع غير مختصة بما إذا تعلق بالحكم الواقعي بل يشمل القطع بالحكم الظاهري أيضاً فلابد من جعل التقسيم ثنائياً من أنَّه إمّا أن يحصل له القطع بحكم شرعي أو لاكما في الكفاية.

وفيه: أنّ الملحوظ سواءً كان تقسيم البحث أو بيان حكم كلي من العناوين الثلاثة لابد من جعل التقسيم ثلاثياً؛ لأنّ مناط وملاك كل حكم ظاهري لابد من ابرازه.

وإن شئت قلت: إنّ القطع بالحكم الظاهري وإن كان ملحقاً بالقطع بالحكم الواقعي من حيث آثار القطع إلّا أنّ ما هو المهم هو البحث عن ثبوت نفس ذلك الحكم الظاهري والمفروض أنّ موضوعه الظن والشك كما لا يخفى.

كيف ولو كان النظر إلى النتيجة النهائية لأمكن ارجاع الجميع إلى عنوان واحد وهو تشخيص الوظيفة القطعية سواء كانت حكماً شرعياً واقعياً أو ظاهرياً أو حكماً عقلياً. لا يقال: لو جعلنا التقسيم ثلاثياً يلزم التداخل حيث يدخل الظن والشك المعتبرين في القطع بالحكم الظاهري من حيث أحكامه.

فإنّه يقال: ليس هذا من التداخل؛ لأنّ دخولهما من حيث القطع بالحكم الظاهري في أحكام القطع لا ينافي ثبوت أحكام الظن والشك عليهما من حيث هما ظن وشك، أي بحسب الحقيقة يكون في مورده موضوعان أحدهما الظن والشك والآخر القطع بحكم هذا الظن والشك، والأوّل ملحق بأحد القسمين الأخيرين، والثاني بالقسم الأوّل، وليس هذا من التداخل في الأحكام.

نعم، قد يقال: بلحاظ منهجة البحث ينبغي جعل المراد من الحكم في المقسم الواقعي الذي هو الحكم المنجز ويكون المراد بيان حكم القطع والظن والشك من حيث تنجيز ذلك الحكم وعدمه في مواردها فلأجل أن لا تتداخل الأقسام في منهج البحث لابد من جعل المراد بالحكم في المقسم الواقعي بالخصوص؛ لأنّ الأثر المهم الملحوظ هو التنجيز والتعذير ولا يكون إلّا بلحاظ الحكم الواقعي فيكون التقسيم ثلاثياً ومتعلق الأقسام الثلاثة هو الحكم الواقعي بالخصوص.

وبعبارة أخرى: حيث إنّ هذا التقسيم يكون بلحاظ ما هو موضوع الأحكام الظاهرية والقابلة للتنجيز والتعذير فكان لابد من ارادة الحكم الواقعي لكي لا تتداخل الأقسام. وهذا لا يمنع عن معقولية البحث ثبوتاً عن أحكام القطع والظن والشك فيما إذا تعلقت بالأحكام الظاهرية وجريان الحكم الظاهري عن الحكم الظاهري، وهذا ما صنعناه في الكتاب من التفكيك بين الحيثيتين.

إلَّا أنَّ هذا ليس من التداخل كما ذكر أوَّلاً وكون المنجز هو الحكم الواقعي لا يقتضي تخصيص الحكم المتعلق بالأقسام الثلاثة بالواقعي بـالخصوص لو فرض جريان الحكم الظاهري عن الحكم الظاهري. وأمّا البحث في الجهة الثالثة، ففي معقولية اجراء الوظائف الظاهرية بلحاظ الشك أو الظن في الأحكام الظاهرية وعدمها.

والتحقيق أن يقال: إنّ اجراء الوظائف المذكورة بلحاظ الشك أو الظن في الأحكام الظاهرية يمكن أن يراد به أحد معنيين:

الأوّل: اجرائها عنها كما تجري عن الأحكام الواقعية من أجل التنجيز والتعذير بلحاظها، وهذا المعنى غير معقول لما ثبت في محلّه من أنّ الأحكام الظاهرية أحكام طريقية ليس لها مبادئ نفسية، ومن هنا لا يعقل لها منجزية ومعذرية مستقلة عن الواقع، وإنّما هي تنجز الواقع وتعذر عنها، فلا معنى لاجراء التنجيز عن تنجيزها بل يكون التنجيز أو التعذير بلحاظ الواقع ومبادئه النفسية دائماً.

لا يقال: فكيف تجري أصالة الاشتغال في موارد قيام الحجة الظاهرية على الالزام اجمالاً كالبينة على نجاسة أحد انائين، فإنّ الحكم الواقعي ليس معلوماً حتى اجمالاً، بل مشكوك بحسب الفرض فتجري عنه البراءة لولا منجزية الحكم الظاهري في نفسه؟

فإنّه يقال: قيام الحكم الظاهري الإجمالي يوجب تساقط الأصول الشرعية المؤمنة في الطرفين لمنافاتها وتناقضها مع نفس الحكم الظاهري الالزامي والحجة الإجمالية، وأمّا البراءة العقلية على القول بها فلا تجري مع العلم بالحجة الإجمالية على الالزام كما ذكره القائلون بها، فيكون حكم العقل بالاشتغال والتنجيز بلحاظ الحكم الواقعي المحتمل لا محالة وإن كان لقيام الحجة الالزامية دخل في حكم العقل بالتنجيز حتى على مسلك حقّ الطاعة؛ لوضوح أنّ حق الطاعة في مورد العلم الإجمالي ولو بالاهتمام الظاهري المولوي أشد وآكد من

موارد الشك المجرد.

ثمّ إنّه يترتب على ما ذكر أن يكون موارد مخالفة الواقع عصياناً لا تجرياً خلافاً لما في الكتاب.

الثاني: جريان الوظائف المذكورة في الظن والشك المتعلقين بالحكم الظاهري فيقعان موضوعاً لتلك الوظائف رغم أنّ التنجيز أو التعذير الحاصل بجريان تلك الوظائف إنّما يكون بلحاظ الحكم الواقعي، وهذا هو معنى جريان الوظائف الظاهرية عن الظن والشك المتعلقين بالأحكام الظاهرية لا المعنى الأوّل.

والصحيح هنا التفصيل بين الأمارات والأصول التنزيلية فإنّها تجري عن الحكم الظاهري إذا قامت عليها كما في اثبات الظهور بالخبر أو حجّية الخبر بالظهور الكتابي أو اثبات البراءة الشرعية أو أيّة قاعدة ظاهرية بالخبر أو الظهور وكلها من قيام الظن المعتبر على حكم ووظيفة ظاهرية، وكذلك استصحاب الحجّية إذا شك في بقاء حجّية خبر الثقة مثلاً أو نسخها وكذلك استصحاب البراءة الشرعية، من دون فرق في ذلك بين مسلك اختصاص الأحكام الظاهرية بالوصول وعدمه؛ لأنّ هذا وصول لها أيضاً فإنّهم لا يقصدون بالوصول الوصول الوجداني بالخصوص.

وأمّا الأصول غير التنزيلية كالبراءة أو الاحتياط الشرعيين فإذا قلنا بمسلك الاختصاص بالوصول لم يكن معنى لاجرائهما عن الشك في الحكم الظاهري إذ عند الشك وعدم وصول الحكم الظاهري المشكوك ولو بالحجة أو الأصل التنزيلي لا يكون ثابتاً واقعاً فلا شك فيه لكي يكون موضوعاً لتلك الوظيفة بل يقطع بعدم فعليته وهذا هو التعليل الصحيح لا ما في ظاهر الكتاب وأمّا على المسلك الصحيح من أنّ الحكم الظاهري محفوظ حتى مع عدم وصوله فيكون الشك فيه معقولاً فتشمله الوظيفة المقرّرة.

وقد أشكل على ذلك السيد الشهيد في الحكم الواقعي إمّا أن تجري تلك الوظيفة كالبراءة بلحاظه أم لا تجري، في الحكم الواقعي إمّا أن تجري تلك الوظيفة كالبراءة بلحاظه أم لا تجري، فإن لم تكن تجري بأن كان الواقع منجزاً فأي فائدة في اجرائها عن الحكم الظاهري المشكوك مع فرض كونه لابد له من الاحتياط تجاه الواقع الذي هو المنجز دائماً، وإن كانت تجري البراءة عن الواقع ويؤمن من ناحيته فأي حاجة إلى اجرائها عن الحكم الظاهري بل أيّة فائدة له بعد أن لم يكن على مخالفته عقاب؟

وهذه المناقشة غير تامة، فإنّه بناءً على مسلكنا يعقل أن يكون اهتمام المولى تجاه الملاكات الواقعية تختلف من مورد الشك في الواقع المجرّد والشك في اهتمام المولى بالواقع عند الشك فيه فيحكم بالبراءة في الأوّل وبالاحتياط في الثاني أو بالعكس، غاية الأمر هذا لا يظهر أثره في مورد شك في الواقع يكون مشمولاً لاطلاق دليل الحكم الظاهري حيث إنّه بالتمسك به ينفى الشك في جعل ذلك الحكم الظاهري فيه، وإنّما يظهر أثره في الشبهة المصداقية لدليل الحكم وثاقة راويها بنحو لا يمكن اثباته أو نفيه بالاستصحاب، فلا يمكن التحكم وثاقة راويها بنحو لا يمكن اثباته أو نفيه بالاستصحاب، فلا يمكن التمسك بفي بدليل البراءة في الشبهة ابتداءً لكونه من الشبهة المصداقية لدليل الحكم البراءة بر الثقة المخصّص لإطلاق دليل البراءة \_ فحينئذ يمكننا التمسك بأصالة البراءة بلحاظ الشبهة الثانية الطولية حيث إنّه بلحاظها لا تكون شبهة مصداقية إذ لا يوجد خبر ثقة على وثاقة الراوي، ولنفرض أنّه فحص عن وثاقته وعدمها أيضاً ولم يجد دليلاً على أحدهما، لكن لا يمنع عن جريان البراءة في مثل هذه الشبهات الموضوعية والتي هي حكمية من حيث النتيجة. نعم، لو قلنا بأنّ دليل حجّية خبر الثقة إنّما يقيّد دليل البراءة كبروياً بخصوص موارد وجود خبر ثقة على الالزام واصل إلى المكلّف لا بوجوده الواقعي، فلا يظهر هذا الأثر.

وبهذا يتضح أنّ التمسك بالبراءة أو الاحتياط \_ أي الحكم الظاهري غير التنزيلي \_في الشك في الحكم الظاهري يكون معقولاً ومفيداً أيضاً في التأمين أو التنجيز عن الواقع المحتمل ولا يرد ما ذكر في النقاش من أنّ البراءة أو الاحتياط عن الواقع يغنينا عن ذلك؛ فإنّه في مثل المقام لا تجري البراءة أو الاحتياط \_ على القول به \_ عن الواقع؛ لكون الشبهة مصداقية لدليله فنحتاج إلى البراءة أو الاحتياط في الشك الطولي المتعلّق بالحكم الظاهري المشكوك فيه بنحو الشبهة المصداقية ويكون ذلك مؤمناً أو منجزاً عن الحكم الواقعي في هذه المرتبة من الشك. ولولا جريان الحكم الظاهري المذكور لما أمكن التأمين أو التنجيز للواقع.

هذا لو فرض إطلاق في دليل ذلك الحكم الظاهري لهذه المرتبة من الشك كما هو الغالب وإلاّ فقد تختلف النتيجة إذا احتملنا الفرق في درجة ونوع اهتمام المولى في الشبهتين: الشبهة الأولية المتعلقة بالواقع والشبهة الثانوية الطولية، ومعه لا يكفي إثبات نفس الحكم الظاهري من مجرد ثبوته في سائر الموارد التي يكون الشك المتعلّق بالواقع موضوعاً لإطلاق دليل ذلك الحكم الظاهري فقد تصل النوبة إلى ما يحكم به العقل من الوظيفة وعندئذٍ قد تكون تلك الوظيفة العقلية مخالفة مع ذلك الحكم الظاهري بأن يكون احتياطاً في مورد البراءة أو بالعكس حسب اختلاف المباني.

## حجّية القطع

ص ۲۷ قوله: (حجّية القطع:...).

وفيه نقطتان للبحث:

أولاهما \_حجّية القطع.

الثانية \_إمكان الردع عن العمل به.

أمًا النقطة الأولى من البحث: فالحجية لها معان عديدة قد يقع الخلط فيما بينها الحجّية المنطقية والتكوينية والأصولية:

أمّا الحجّية المنطقية فهي المعبر عنها في كلماتهم بطريقية القطع لاثبات متعلقه وهو المعلوم والمقطوع به.

والطريقية: يقصد بها كونه بذاته انكشافاً ورؤية للواقع المقطوع به، فهذه حقيقة القطع وماهيته فإنّه عبارة عن رؤية الشيء المقطوع به ولكنه رؤية للمعلوم بالذات لا المعلوم بالعرض وإلّا لاستحال تخلف القطع عن الواقع، فالطريقية إلى المعلوم بالذات هي ذات القطع وماهيته، وهذا هو المراد بكونها ذاتية للقطع؛ لأنّ المعلوم بالذات عين القطع والاختلاف بينهما بالاعتبار. والطريقية إلى المعلوم بالعرض والواقع الخارجي أمر زائد على القطع بل ليس لازماً له وإن كان ثابتاً للعلم القائم على أساس موضوعي صحيح وهذا هو البحث المعروف في المنطق بنظرية المعرفة أو حقانية مطابقة العلم للواقع إذا حصل من منشئه الصحيح وهو خارج عن غرض الأصولي.

وأمَّا الحجّية التكوينية والعملية فيراد بها المحركية والدفع الخارجي التكويني نحو المقطوع به على النحو المناسب لغرض القاطع، وهذا كسابقه ليس هـو مقصود الأصولي في المقام.

وامّا الحجّية الأصولية فهي الحجّية العقلية بمعنى التنجيز والتعذير والمعبر عنه في كلمات الشيخ بوجوب متابعة القطع عقلاً أي حكم العقل بـذلك وبـترتب استحقاق العقوبة على مخالفة القطع بالالزام والعذر وقبح العقاب في مورد العمل بما يقطع فيه بالترخيص ولو صادف الحرام الواقعي، وبذلك يعرف أنّ الحجّية بهذا المعنى ليست أمراً تكوينياً كالمعنى الأوّل، ولا حالة طبيعية غريزية كالثاني بل حكم عقلي عملي، وهناك بحث في حقيقة الأحكام العقلية العملية بالتحسين والتقبيح هل هي الزامات عقلية أو بناءات عقلائية أو لوازم واقعية نفس الأمرية.

ولا إشكال في عدم كونه حكماً عقلياً بمعنى التشريع والالزام؛ إذ ليس للعقل ذلك وإنّما هو ادراك عقلي عملي، ونتيجة لذلك اختلف في أنّه من القضايا المشهورة كما هو أحد القولين في تفسير الأحكام العقلية العملية أو من مدركات العقل الاعتبارية بالمعنى الفلسفي أو الواقعية \_وبناء العقلاء في هذه الموارد ليس إلّا بمعنى ادراك عقولهم لها لا تشريعها ووضعها \_بناءً على ما هو الصحيح من أنّ لوح الواقع أوسع من لوح الوجود حتى في الفلسفة النظرية ومدركات العقل النظري. ولابد هنا من الإشارة إلى نكات:

١ \_ إنَّ الحجّية بالمعنى المذكور للقطع لا يمكن أن يستدل عليها بقاعدة قبح

الظلم وحسن العدل وأنّ مخالفة القطع بتكليف المولى وعصيانه ظلم له، اللهم إلّا أن يراد بذلك مجرد التنبيه واثارة المرتكزات الفطرية والوجدانية؛ لأنّ الظلم والعدل فرع ثبوت حق الطاعة في المرتبة السابقة ليكون سلبه ظلماً واعطائه عدلاً، فلو أريد اثبات هذا الحق بالقاعدة لزم الدور.

وهذا اشكال عام على كبرى هذه القاعدة، وسوف يأتي التعرض إليه في محله. فالأصح الاستدلال عليه بادراك العقل لصغرى هذه القاعدة، أي ثبوت حق الطاعة والمولوية وقبح المخالفة للمولى في مورد القطع بالزاماته وقبح معاقبة العبد في مورد العمل بالقطع بالترخيص.

٢ - إنّ أحكام العقل العملي مدركات واقعية نفس أمرية وليست قيضايا مشهورة مجعولة من قبل العقلاء لحفظ نظامهم، وسوف يأتي البحث عن ذلك مفصلاً في التجري حلّاً ونقضاً.

٣ - إنّ حق الطاعة <sup>(١)</sup> والمولوية على أقسام ثلاثة كما في الكتاب، ولابد وأن ترجع إلى المولوية الذاتية، أي لابد من فرض وجود مولوية وحكم عقلي أولي ذاتي في مبدأ الاعتبار والحجّية، ولا يمكن أن تكون جعلية، وإلّا لاستحال حجّية أي حكم؛ إذ جعل الحجّية حاله حال جعل الحكم الواقعي الأوّل، اللهم إلّا إذا لزم العمل بمجرد لقلقة الجعل الاعتباري أو الالزام بالقوة خارجاً وكلاهما لا يقبلهما العقل السليم ملاكاً للتنجيز والتعذير.

<sup>(</sup>١) وملاك المولوية الذاتية نفس الخالقية وكونها من صنعه وعمله لا حيثية شكر المنعم؛ فإنَّ المنعمية حيثية أبعد في نظر العقل العملي من حيثية الخالقية والمالكية وهذا هو روح مطلب الاُستاذ، وهـو صحيح لا غبار عليه فلا يحتاج إلى ملاحظة حيثية الانعام بالخلق. فما في الهامش غير تام.

ومنه يعرف: أنّه لا يمكن أن تكون حجّية القطع حكماً عقلائياً انشائياً أي جعلاً. نعم، يمكن أن يكون حكماً تصديقياً خبرياً ولكنه تلقيني وذلك مطلب آخر سوف يأتي تفنيده.

وبعبارة أخرى: أنّ المنجزية بمعنى لزوم الاتباع يستحيل أن تكون أمراً جعلياً تشريعياً، إذ لو لم يكن أمر المولى وجعله للالزام بالفعل حجّة ولازم الاتباع \_ بقطع النظر عن جعل المنجزية ولزوم الاطاعة \_ فهذا يسري إلى جعل الأمر بلزوم الاطاعة والاتباع أيضاً، فلابد وأن ننتهي إلى حكم عقلي ذاتي بلزوم الاتباع وكل حجّية لأي جعل وأمر لابد وأن ينتهي إلى ذلك وإلّا كان مصادرة. نعم الالزام الخارجي بالقوة والاجبار أمر ممكن إلّا أنّه نفوذ خارجي ثابت في حق الظالمين أيضاً لا نفوذ قانوني وعقلي.

٤ - إنّ منجزية القطع ومعذريته رجعت بالتحليل إلى إدراك العقل العملي لحق الطاعة والمولوية الذاتية في مورد القطع وهذه ليست قضية عقلية عملية أخرى تثبت للقطع وراء مولوية المولى الثابتة له واقعاً كما هو التصور المشهور، وحيث إنّ مولوية المولى الحقيقي مطلقة ولا حدّ لها فتكون المولوية والمنجزية مطلقة ثابتة في تمام موارد امكانها وهي كل ما لم يقطع بالترخيص.

وتوضيح ذلك : أنّ المشهور يستفاد من كلماتهم ومنهج بحثهم في المقام أنّهم يفترضون مولوية المولى ووجوب اطاعته حكماً عقلياً عملياً ثابتاً واقعاً لأحكام المولى بنفس ثبوت ملاك مولويته كالخالقية والمالكية أو المنعمية، ويجعلون ذلك أمراً مقرراً في علم الكلام والعقائد لا الأصول، ثمّ يبحثون في الأصول عن منجزية القطع بالزامات المولى كحكم عقلي عملي آخر موضوعه القطع بالزام المولى، ومن هنا جعلوا المنجزية من لوازم القطع العقلية واعتبروا ذلك حكماً عقلياً عملياً آخر لا ربط له بالمولوية وحق الطاعة الواقعية الثابتة لأحكام المولى في نفسها ولا أنّه تحديد لتلك المولوية.

وهذا المنهج غير تام بعد أن اتضح أنّ المنجزية ليست إلّا عبارة عن حق الطاعة والمولوية وأنّ القضية الثانية تكون تحديداً للقضية الأولى وتفصيلاً لمولوية المولى وحق طاعته بحسب الحقيقة، فإنّ هذا الحق إمّا أن يكون موضوعه ودائرته الالزام الواقعي للمولى، أو يكون موضوعه الالزام المقطوع به بالخصوص، أو يكون موضوعه الالزام الواصل ولو وصولاً احتمالياً غير المقطوع بعدمه:

والأوّل غير معقول، لاستلزامه منجزية التكليف بوجوده الواقعي حتى إذا علم عدمه بنحو الجهل المركب، وهو واضح البطلان.

وإن شئت قلت: إنّ الأحكام العقلية العملية بالانبغاء والحسن والقبح يكون الالتفات والوصول ولو الاحتمالي مأخوذاً فيها في باب المولوية وحق الطاعة الذي يكون ملاكه ونكتته العقلية لزوم احترام المولى وتعظيمه وعدم هتكه بمخالفة أمره؛ ومن الواضح تقوّم ذلك بوصول أمره ونهيه ولو وصولاً احتمالياً على الأقل، وأمّا مع القطع بالعدم فلا تكون المخالفة الواقعية هتكاً أصلاً، وهذا يعني أنّه لا يمكن افتراض المولوية وحق الطاعة أمراً ثابتاً للمولى بلحاظ أحكامه الواقعية على واقعها.

وأمّا الثاني فهو يعني التفصيل والتحديد في مولوية المولى وحق طاعته بخصوص الالزام المقطوع به وهو خلاف وجدانية إطلاق مولوية المولى الحقيقي المطلق. وظني أنّ المشهور لعدم التفاتهم إلى هذه النكتة وبحثهم عن قضية منجزية القطع منفصلاً ومستقلاً عن قضية حدود مولوية المولى وحق طاعته ذهبوا إلى البراءة العقلية.

فيتعين الثالث وهو المقصود من ثبوت المولوية والمنجزية وحق الطاعة في مطلق موارد امكان الاحتياط وحفظ غرض المولى، وهو موارد الالتفات ووصول الالزام أو احتماله، أي غير ما يقطع بعدمه؛ لأنّ مولوية المولى الحقيقي وحق طاعته كانعامه وخالقيته مطلقة لا حدّ لها بحسب وجداننا الفطري، وأمّا العذر في مورد القطع بالترخيص فليس من باب التبعيض في المولوية وتحديدها بل لعدم إمكان المنجزية وعدم معقوليتها فيه على ما سوف يأتي تفصيله وتوضيحه فهو خروج تخصّصي لا تخصيصي.

النقطة الثانية: في عدم إمكان الردع عن العمل بالقطع وجعل حكم ظاهري على خلاف المقطوع به.

لا إشكال في أنّه يمكن جعل حكم ظاهري على خلاف الوظيفة العقلية العملية الأولية في موارد غير القطع من الظن والاحتمال ـ سواء كانت الوظيفة العقلية المنجزية وحق الطاعة كما هو الصحيح أو البراءة وقبح العقاب كما هو مختار المشهور ـ بعد الجواب على شبهة ابن قبة على ما سوف يأتي في كيفية الجمع بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي.

والوجه في إمكان ذلك هو أنّ حكم العقل بالوظيفة الأولية حكم تعليقي، فالمنجزية التي يحكم بها العقل معلقة على عدم جعل الشارع للترخيص الظاهري، وكذلك البراءة العقلية على القول بها معلقة على عدم الالزام الظاهري من قبل المولى وايجابه الاحتياط بأي لسان كان فيرتفع موضوع الوظيفة الأولية العقلية بورود ذلك، وأمّا منجزية القطع ومعذريته فلا يعقل فيه جـعل حكـم ظاهري على خلافه على ما سوف يظهر، وهذا يؤدّي إلى الفرق بين منجزية القطع ومنجزية الاحتمال بناءً على مسلك حق الطاعة من وجهين:

أوّلاً \_ أنّ القطع منجز ومعذر بخلاف الاحتمال.

وثانياً - أنَّ منجزيته ومعذريته لا يمكن سلبهما عنه ، بخلاف الاحتمال ، وقد انفتح هذا البحث تاريخياً في علم الأصول نتيجة دعوى الاخباريين امكان ردع الشارع عن العمل بالقطع ، بل ادعوا وقوعه في ما ثبت من الردع عن العمل ببعض الأدلَّة العقلية كالقياس والاستحسان ، وادعى الأصوليون استحالة ذلك وذكروا فيه وجوهاً ثلاثة:

١ ـ لزوم التضاد بين الحكمين إمّا واقعاً أو في نظر القاطع عـلى الأقـل،
وكلاهما محال.

٢ - إنّه مناقض لحكم العقل بحجية القطع أو تفكيك بين القطع ولوازمه الذاتية .
٣ - لزوم نقض الغرض بحسب نظر القاطع .
وهذه الوجوه بهذه الصياغات غير تامة .

إذ الأوّل والثالث – أي التضاد – إذا أريد به التضاد ونقض الغرض في مرحلة المبادئ فجوابه أنّ الردع لا يكون بحكم نفسي بل بحكم طريقي كما في موارد الشك والاحتمال وإلّا فجعل حكم نفسي في مورد الشك محال أيضاً لاستحالة احتمال اجتماع الضدين أيضاً، والحكم الطريقي سوف يأتي أنّه ليس فيه مبادئ مستقلة، إمّا لكون مبادئه في نفس الجعل أو لكون مبادئه نفس مبادئ الحكم الواقعي المقطوع به فلا تضاد ولا نقض بلحاظ المبادئ والأغراض.

وإذا أريد به التضاد أو نقض الغرض بلحاظ مرحلة المنجزية والامتثال أي بلحاظ المنتهى فهو موقوف على أن تكون المنجزية وحق الطاعة غير مرتفعة بورود حكم ولو طريقي من الشارع نفسه في هذه المرتبة وإلّا لم يكن تضاد أيضاً كما هو واضح.

ولا ينبغي الاشكال في أنّ حقّ الطاعة \_أي المنجزية والمعذرية \_تعليقي بهذا المعنى دائماً؛ لأنّ حقّ الطاعة موضوعه اطاعة أوامر المولى وأحكامه، فإذا كان جعل حكم مولوي ولو طريقي معقولاً في مورد القطع في نفسه فلا محالة يكون حاكماً رافعاً لموضوع حكم العقل بالمنجزية أو المعذرية، فلا معنى للتشكيك في ارتفاع منجزية القطع وكذلك معذريته لو أمكن جعل الحكم الظاهري في مورده.

وبهذا يعرف الجواب أيضاً على الوجه الثاني، فإنّه لا يوجد أي تناقض بين الحكم الطريقي الشرعي وبين المنجزية وحق الطاعة المدركة من قبل العقل في القطع بالالزام وكذلك معذرية القطع بالترخيص؛ لأنّ الحكم الطريقي من الشارع إن كان معقولاً في نفسه كان رافعاً لموضوع المنجزية والمعذرية كما هو الحال تماماً في موارد منجزية أو معذرية الاحتمال.

فالصحيح في الجواب أن يقال: بأنّ جعل حكم طريقي في مورد القطع غير ممكن على مسلكنا في حقيقة الحكم الظاهري. نعم، قد يتم على بعض المسالك الأخرى؛ وذلك لأنّ المكلّف بنفس قطعه يرى نفسه خارجاً عن روح هذا الحكم الطريقي وملاكه إذ الحكم الطريقي كما سوف يأتي إنّما هو من أجـل حـفظ الأهم من الملاكين الواقعيين الالزامي والترخيصي المتزاحمين في مقام الحفظ، والقاطع يرى أنّه بالسير على وفق قطعه يحفظ الملاك المولوي الأهم والواقعي دائماً ومن دون تزاحم.

وإن شئت قلت: إنّ التزاحم الحفظي غير معقول إلّا مع الشك والتردد وأمّا مع القطع بالالزام أو الترخيص فلا تزاحم حفظي في نظر المكلّف ولا يقصد بالتزاحم الحفظي إلّا ذلك أي حفظ الأهم من الملاكين في مرحلة الامتثال من جهة الجهل وعدم تشخيصه لموارده المشتبهة ، فمع فرض القطع لا موضوع للتزاحم الحفظي وبالتالي لا موضوع لجعل حكم طريقي .

نعم، في نظر المولى ومن زاوية علمه ربما يتحقق التزاحم الحفظي بأن يرى أنّ معلومات المكلّف جملة منها غير مصيبة ومخالفة للواقع ، إلّا أنّ هذا التزاحم مع فرض بقاء قطع المكلّف لا يمكن أن يوصله للمكلف ؛ لأنّه يرى أنّه لا تزاحم حفظي في البين ، بمعنى أنّه في كل قطع تفصيلي يلتفت إليه يراه خارجاً عن موضوع ذلك التزاحم الحفظي وإنّما يحتمل التزاحم الحفظي في موارد معلوماته الأخرى التي لا التفات تفصيلي إليها بالفعل ، فلو ردعه عن العمل بقطعه لم يكن مثل هذا الحكم منجزاً عليه ؛ لأنّه يجد نفسه خارجاً عن موضوع التزاحم الحفظي للملاكات الواقعية الالزامية والترخيصية للمولى.

والحاصل: جعل الحكم النفسي لا إشكال في استحالته، والحكم الطريقي – أي الظاهري – يجد القاطع نفسه خارجاً عن روحه وملاكه دائماً فلا يعقل أن يكون رافعاً لمنجزية القطع ومعذريته؛ لأنّ المنجز والمعذر دائماً يكون روح الحكم وملاكه لا الجعل والاعتبار وروح الحكم الظاهري لا يمكن وصوله إلى المكلّف في المقام. وبهذا يظهر الجواب عمّا ذكر في هامش الكتاب، هذا بحسب مسلكنا وأمّا بحسب مسالك القوم الذين يجعلون ملاك الحكم الطريقي ومباديه في نـفس الجعل أو في السلوك ونحو ذلك فلا يمكن الاجابة الفنية على مدعى الاخباري إذكما يمكن جعل حكم طريقي مخالف في مورد احتمال الحكم الواقعي دون أن يلزم التضاد في المبادئ ولا في المنتهى ولا نقض الغرض كذلك في المقام.

وأمّا ما في تقريرات السيد الحائري من التفصيل بين المحركية الشخصية والمحركية المطلقة وأنّه إذا كان غرض المولى في الحصة الخاصة من الفعل المتحققة من المكلف بداعي حبّه للمولى لا الزامه فيمكنه أن يسقط القطع عن الحجّية باسقاط حق طاعته ليجرب مدى حب العبد له وأنّه هل بلغ حبّه إلى مستوى يكفي وحده لتحريكه نحو الامتثال كالأمر الناشىء من قبل من لا تجب عقلاً طاعته على المأمور أم لا.

ففيه : أنّه غير معقول أيضاً \_ رغم تعليقية حق الطاعة \_ بنفس البيان المتقدم ؛ لأنّ التنجيز لا يمكن أن يرتفع إلّا بروح الحكم الظاهري وهي غير متصورة وغير معقول الوصول للمكلف فلا يمكن أن ترتفع منجزية الالزام المولوي الواقعي به . فإذا كانت المصلحة والملاك الواقعي في الحصة الخاصة كان أمره بها خلفاً بل في مثل هذه الحالة سوف لا يأمره أمراً الزامياً وإنّما يبلغه مجرد حبّه أو يأمره بأمر غير الزامي وإن كان الملاك والمصلحة ثبوتاً لزومية ؛ لأنّه لا يمكنه أن يصل إليه عن طريق اعمال مولويّته ، وهذا غير اسقاط حق الطاعة في مورد القطع .

وهكذا يتضح أنّ التوصل إلى هذه النتيجة \_ أعني اختبار العبد أو دفعه نحو تحقيق الحصة الخاصة من الفعل الصادرة منه لمجرد حبّ المولى لا الزامه \_ لا يتحقق إلّا برفع الالزام الواقعي المقطوع به الذي يعني رفع صغرى حق الطاعة ، وهو أجنبي عن مسألة الردع عن العمل بالقطع.

لا يقال: بعد فرض تصريح المولى للمكلف بأن لا يعمل مثلاً بقطوعه الحاصلة من الدليل العقلي أو من القياس وفرض أنّه لا تضاد بين جدية ذلك وبين تكاليفه الواقعية لما يراه من التزاحم الحفظي نتيجة امكان خطأ المكلف في قطوعه وفرض أنّ هذا المطلب بشكله الكلي يفهمه المكلف ويحتمله أيضاً. لا وجه لدعوى أنّ مثل هذا الحكم والتصريح المولوي المعقول لا يعبأ به العقل العملي ولا يراه نافذاً أي موجباً للاحتياط في مورد القطع بالترخيص أو رفع أنه مصيب للواقع وأنّه لو لم يعمل بقطعه سوف يضيع على المولى الملاك الواقعي الالزامي أو الترخيص المولوي تضييعاً قطعياً لا احتمالياً إلّا أنّه لا مانع منه، إذ لو كان المانع كونه قبيحاً عقلاً فالمفروض أنّ حكم العقل تعليقي لا تنجيزي، ولو وظيفة العبد بل المولى أي ليس التزاحم الحفظي كالامتثالي مما يرتبط بالعبد بل بالمولى فليس هو المكلّف بالحفظ للملاكات.

ولوكان المانع أنَّ مثل هذا الأمر لا يكون بروحه وبملاكه محفوظاً وثابتاً في مورد القطع بحسب نظر المكلف؛ لأنَّه يرى قطعه مصيباً فهو يخطِّىء المولى في المورد في روح الحكم والغرض منه.

فهذا أيضاً مدفوع بأنّ روح الحكم ليس هو التزاحم وحفظ الملاك في كل مورد مورد بل في مجموع موارد نوع حكم ظاهري واحد \_ كما سيأتي في محله \_ وهذا محتمل لدى المكلّف القاطع فإنّه وإن كان لا يحتمل خطأ قطعه في ذلك المورد ولكنه يحتمل أن يكون مجموع ما سيحصل له في سائر الموارد من القطوع من الدليل العقلي مثلاً خطأً ، كما يشخصه المولى .

فإنه يقال: هذا الكلام غير تام. إذ صحيح أنّ التزاحم الحفظي يكون بلحاظ مجموع الموارد إلّا أنّ معقوليته في كل مورد وتكليف منوط باحتمال كونه من تلك الموارد أي داخلاً في ذلك المجموع. وأمّا مع القطع بخروجه عن ذلك المجموع فلا يرى القاطع إلّا خطأ المولى في ذلك المورد بمعنى امكان حفظ غرضه الواقعي بلا تزاحم، فلا يكون روح الحكم الظاهري محفوظاً فيه، وهذا واضح.

ثمّ إنّ ما فعله الميرزا النائيني وذكره السيد الخوئي على المقام وناقش فيه من أخذ عدم حصول العلم من طريق خاص كالقياس في الحكم الواقعي أجنبي عن بحث امكان الردع عن العمل بالقطع ؛ لأنّ موضوع هذا البحث القطع الطريقي وتلك المحاولة من الميرزا النائيني الله تحويل للقطع الطريقي إلى الموضوعي بأخذ عدم حصول القطع طريق خاص في موضوع المتعلق وهو على فرض امكانه غير مربوط بالبحث عن الردع عن القطع الطريقي كما لا يخفى ، فهناك تشويش في تقريرات السيد الخوئي فراجع وتأمل.

وكذلك يظهر الجواب على اشكال آخر سجّله السيد الحائري على المقام في بحث المنع عن حجّية الدليل العقلي (ص ٥٦٦) من أنّه يكفي لمعقولية وصول الحكم الطريقي برفع حق المولوية أن يحتمل هذا العبد خطأ بعض قطوعه إجمالاً، ممّا أوجب اضطرار المولى إلى اتخاذ احتياط في تمام قطوعه برفع حق المولوية عنه فيها، والقاطع وإن كان لا يعقل أن يحتمل خطأ قطعه حين القطع لكن احتماله لخطأ بعض قطوعه على الاجمال معقول، فبناءً على تعليقية حق المولوية يمكن الردع عن العمل بالقطع. فإنّ هذا الكلام لا يثبت جواز الردع عن حجّية القطع بل يثبت جواز المنع عن خوض المقدمات المنتهية إلى تلك القطوع، وتنجيز الواقع المعلوم فيه اجمالاً على المكلف من قبل المولى قبل الخوض والوصول إلى المقطوع به تفصيلاً، نظير باب المقدمات المفوتة فيكون مخالفة الواقع عن ذلك الطريق منجزاً عليه، ولو فرض حصول القطع له بالترخيص وعدم امكان ردعه عن العمل به في ذلك الوقت؛ لأنّ التفويت كان بسوء اختياره على ما سوف يأتي مشروحاً في بحث الدليل العقلي فليس هذا مربوطاً بامكان الردع عن العمل بالقطع.

وهكذا يتضح أنّ الأساس لعدم إمكان الردع عن منجزية القطع وحجيته ليس تنجيزية الحكم العقلي هنا وتعليقيته في سائر الموارد كما ادعاه المحقّق العراقي ﷺ بل عدم انحفاظ مرتبة الحكم الظاهري بروحه وحقيقته فيه.

## التجرّي

ص ٣٦ قوله: (قبح التجرّي ...). والبحث فيه عن قبحه العقلي أوّلاً ثمّ عن استحقاق العقاب عليه ثانياً ثمّ عن حرمته شرعاً ثالثاً. فالبحث في نقاط:

النقطة الأولى - قبح التجرى :

والبحث فيه وجداني لا يمكن اقامة البرهان عليه، نعم يمكن التنبيه واثارة الوجدان؛ لأنّ مدركات العقل العملي بالقبح والحسن كذلك دائماً، ولا إشكال في حكم العقل بقبح المعصية وأنّها لا تنبغي؛ ولا إشكال أنّ هذا الحكم العقلي ليس موضوعه مخالفة الحكم الواقعي للمولى، لوضوح لزوم تحقق العصيان في موارد الجهل المركب وغيره وهو واضح البطلان بل قد تقدم أنّ موضوع أحكام العقل العملي ليس كالمصلحة والمفسدة أمراً واقعياً لا دخل لعلم المكلف وجهله فيه، فلا محالة يدور الأمر بين احتمالين وتصورين آخرين أن يكون الموضوع نفس وصول التكليف الواقعي والعلم به ولو لم يكن تكليف واقعاً، أو التكليف الواقعي مع وصوله، فالقائل بقبح التجري يدعي الأوّل والقائل بعدم قبحه يدعي الثاني.

ويمكن أن يستدل على التصور الأوّل بوجوه:

١ \_ إنَّ التجري يقابل الانقياد كما أنَّ المعصية تقابل الاطاعة ، ولا إشكال عند

أحد في حسن الانقياد كالاطاعة رغم عدم تحقق المحبوب في مورده، فكذلك الحال في التجري والمعصية.

وهذا الاستدلال غير تام حتى كمنبه وجداني؛ لأنّ الانقياد وإن كان حسناً إلّا أنّه لا إشكال في أنّ حسن الانقياد ليس لزومياً بحيث يستحق تاركه العقاب كما في الاحتياط في موارد عدم لزومه شرعاً ولا عقلاً بخلاف قبح التجري، وهذا يعني أنّ التجري لا يقابل الانقياد، فلو اُريد التوصل من حكم الانقياد إلى حكم التجري فهو لا يثبت قبح التجري على مستوى اللزوم.

**وبعبارة أخرى**: للخصم أن يقول: إنّ حسن الانقياد كما أنّ محموله أوسع من قبح التجري موضوعه أيضاً أوسع وهو مطلق الوصول.

٢ ـ ما أفاده السيد الأستاذ الشهيد في من أنّ حق الطاعة والمولوية للمولى ليس بملاك تحصيل مصلحة له أو عدم الاضرار به كما في حقوق الناس؛ إذ لا مصلحة كذلك لله سبحانه، وإنّما بملاك نفس أدب العبودية واحترام المولى وهذا الاحترام والأدب يكون الوصول تمام الموضوع فيه وقوامه سواءً كان مصيباً للواقع أم لا فيكون التجري بنفسه اساءة أدب للمولى وعدم احترامه الذي يعبر عنه المشهور بظلم المولى كما أنّ المعصية أيضاً ما يتحقق فيه هذا الظلم على المولى لا ظلم آخر من اضرار أو دفع مصلحة؛ إذ لا مصلحة للمولى ولا ضرر عليه في أوامره ونواهيه، ولو فرض ذلك فهو أجنبي عن حكم العقل بحسن الاطاعة وقبح العصيان حيث يحكم به بقطع النظر عن ذلك كما لا يخفى.

وهذا البيان قد يناقش فيه: بأنّ احترام المولى اثباتاً ونفياً يكون بـمخالفة الزامه الواصل، وأمّا إذا انكشف أنّه لم يكن الزام بل كان يتخيل المكلّف ذلك فلا هتك واقعاً للمولى وإنّما تخيّل الهتك إذ لا مخالفة لأمره، فحيثية الاحترام وأدب العبودية لابد لها من اضافة إلى المولى زائداً على الوصول بأن يكون هناك الزام وتكليف للمولى ويكون واصلاً إلى المكلّف فيكون خروجه عليه خروجاً على المولى ومضافاً إليه، وأمّا حيث لا الزام فلا خروج على المولى وإنّما توهم الخروج عليه.

وإن شئت قلت: إنّ العقل يدرك أنّ القبح في مورد المعصية إنّما هو بملاك المخالفة لالزام المولى الواصل للمكلف، بحيث يكون عنوان المخالفة وهتك أمره الذي هو أمر واقعي محفوظاً وملحوظاً في حكمه بالقبح، بينما على التقدير الآخر يكون الملحوظ فيه فعل ما يقطع بكونه مخالفة، سواءً كان مخالفة في الواقع أم لا.

ولعلّ هذا هو مقصود بعض الأعلام من أنّ ادراكنا للقبح إنّما هو لمحض عنوان المخالفة لا الهتك والخروج؛ فإنّه لابد وأن يريد بذلك المخالفة الواصلة الذي هو التصور الثاني.

فالحاصل: ما ذكر من أنَّ ملاك القبح ليس هو دفع المصلحة أو الاضرار بالمولى بل ترك الاحترام وهتك رسم العبودية وإن كان صحيحاً إلّا أنَّ هذا الهتك يتحقق بمخالفة أمر المولى ونهيه وإهماله، فإنّ تعظيم المولى يكون بامتثال أمره، وهتكه يكون بهدر أمره، وهو غير المصلحة والمضرة، فهناك أمر آخر موضوعي غير المصلحة والمضرة يكون الهتك وعدم الاحترام بلحاظه معقولاً.

ودعوى: أنّ الاحترام والتعظيم والهتك والاساءة تمام الموضوع فيه العـلم والوصول غير مقبولة؛ لوضوح أنّ هذه العناوين أيضاً مما يعقل فـيه الخـطأ والصواب كمن يتصور قدوم مولاه فيقوم له احتراماً ثمّ ينكشف عدم كون القادم مولاه، فإنّه لا يقال إنّه احترم مولاه، وهكذا في طرف الاساءة، وإنّما يقال أنّه أقدم على ذلك وأراد الاحترام أو الاساءة. فهذا بنفسه منبه إلى التصور الثاني لا الأوّل، وفي قبال ذلك منبهان:

المنبه الأوّل: أنّ لازم أخذ المخالفة الواقعية قيداً في حق الطاعة والاحترام أن يكون حكم العقل بمنجزية القطع والذي قلنا إنّه يرجع إلى نفس ادراكه لحق الطاعة والمولوية في مورده منوطاً باصابته للواقع بحيث عندما ينكشف الخلاف ينكشف عدم ثبوت القبح والمنجزية وحق الطاعة فيه لارتفاع أحد جزئي موضوعه بحيث يرى العقل فرقاً في المنجزية بين القطع المصيب والقطع غير المصيب مع أنّ الوجدان قاض بعدم الفرق وكون المنجزية فعلية في كليهما وأنّ التخطئة ليست للمنجزية بل لنفس القطع بحيث إنّ القائل بعدم قبح التجري يلتزم أيضاً بفعلية منجزية القطع وكونها من لوازمه التي لا يمكن تفكيكها عنه.

والمنبه الآخر: موارد الاحتمال المنجز فإنّه لا إشكال في فعلية المنجزية والقبح وحكم العقل فيها بذلك، مع أنّ ملاك ذلك إن كان المخالفة لأمر المولى فهو أمر محتمل وليس على كل تقدير إذ ليس معنى المنجزية فيها احتمال المخالفة وبالتالي احتمال العقاب الذي يحكم العقل بلزوم دفعه، فإنّ هذا المبنى غير تام على ما شرحناه في محله، فإنّ استحقاق العقاب ليس محتملاً بل مقطوع به في موارد التنجيز وليست المحركية العقلية والمنجزية من باب قاعدة دفع الضرر المحتمل بل باستحقاق العقاب المنجز على ما سيأتي شرحه.

وكلا هذين المنبهين يمكن دفعهما بالالتزام بما يأتي من ثبوت مدرك عقلي آخر هو قبح الاقدام على الفعل القبيح حتى الاقدام الاحتمالي بالنسبة إلى المولى الحقيقي الذي يدرك العقل قبح هتك أمره الواصل بأي درجة من درجات الوصول وهو وجه آخر لقبح التجري غير هذا الوجه سيأتي بحثه نعم لو أنكرنا قبح الاقدام تم المنبهان المذكوران، فهما يدلان على صحة أحد الوجهين لا محالة.

وقد يقال: إنّ وجدانية الفرق بين مراتب التجري في موارد القطع والاحتمال المنجز يكشف عن أنّ تمام الموضوع والملاك للحكم بالقبح إنّما هـو درجـة الوصول.

ولكن هذا لا يمكن أن يكون منبهاً على ذلك خصوصاً بناءً على قبول قبح الاقدام على الهتك حيث إنّ درجة الاقدام في موارد القطع أشد من الاقدام في موارد الاحتمال المنجز .

هذا، ولكن الانصاف أنّ العقل يدرك بأنّ المتجري هتك المولى بالفعل لا أنّه أقدم على القبيح كما في موارد الخطأ في المولوية، وأمّا ما تـقدم مـن كـون الاحترام والهتك أمرين واقعيين فمبني على النظر العـرفي لا العـقلي العـملي الدقي.

هذا مضافاً إلى انكار عدم الهتك حتى عرفاً في موارد الجهل والخطأ بنحو الشبهة الموضوعية لا الحكمية كما إذا تصور أنّ هذا زيد الذي هو مولاه فلم يحترمه فخرج عمراً، فإنّه هاتك لزيد، نعم لو تصور أنّ عمرواً أيضاً مولاه ولم يحترمه فظهر أنّه ليس مولاه فلا هتك للاحترام لالزيد الذي هو مولاه وهو واضح ولا لعمرو؛ لأنّه ليس مولى له أصلاً.

٣ \_ ما أفاده السيد الشهيد في أيضاً من وجود ادراك عقلي أيضاً بقبح الاقدام

على القبيح وهتك المولى، فيثبت قبح التجري حتى إذا قيل بأنّ قبح المعصية يكون بملاك التصور الثاني أي دخالة المخالفة الواقعية في الهتك والقبح.

والمنبه على هذا الادراك ثبوت القبح حتى في موارد الخطأ في أصل المولوية، ولو فرض أنّه لا مولى له واقعاً أصلاً بحيث لا موضوع للهتك والظلم وسلب حق ذي حق، وهذا الوجه يثبت قبح التجري بملاك آخر غير ملاك الهتك والظلم وعدم الاحترام فهو يثبت نتيجة التصور الأوّل.

لا يقال: على هذا يلزم تعدد القبيح في مورد المعصية وأشديته من التجري ويقال بأنّه خلاف الوجدان.

فإنّه يقال: إنّما يلزم ذلك بناءً على انكار التصور الأوّل وإلّا كان في كليهما الهتك الفعلي، والاقدام على الهتك ثابتاً، فيكونان متلازمين في موارد اصابة القطع وخطأه. نعم من ينكر تحقق الهتك الفعلي \_ أي التصور الأوّل \_ لابدّ وأن يلتزم بالأشدية والتعدد أو يلتزم بأنّ القبيح دائماً هو الاقدام على الظلم لا نفس صدور الظلم، أي انّ موضوع القبح العقلي وصول الحق صغرى وكبرى وهو واحد في الموردين وإن كان في أحدهما أمر آخر للعقوبة هو التشفي، وهذا نتيجته كالتصور الأوّل غاية الأمر هناك قلنا إنّ الوصول تمام الموضوع للظلم والاحترام وهنا يقال إنّه تمام الموضوع للقبح القبح العقلي.

لا يقال: إنّ الوجدان يحكم بأنّ هناك قبحاً عقلياً واحداً مدركاً في تمام الموارد وهو قبح الاقدام على سلب ذي الحق حقه، والاقدام متقوم بالوصول ويكون تمام موضوعه ذلك بالدقة لوجدانية عدم تعدد القبح والقبيح في موارد المعصية فضلاً عن التجري. فإنه يقال : هذا خلاف ما سيأتي من وجدانية الفرق بين الخطأ في موضوع المولوية والخطأ في كبرى المولوية حيث يدرك العقل في الأوّل سلب حقّ من المولى بخلاف الثاني إذ لا موضوع فيه لمن يكون له الحق فكيف يكون سلباً للحق ؟!

وأمّا ما جاء في هامش تقرير السيد الحائري (ص ٣٠٤) من وجود مخالفة لحقين مولويين في موارد المعصية حق الاحترام وحق تحقيق غرضه... الخ.

ففيه: أنّ حق تحقيق الغرض ليس غير حق الاطاعة لأوامره والذي رجع إلى حق الاحترام والامتثال سواءً كان الغرض يعود عليه أو على المولى أو على شخص ثالث، نعم عدم تحقق الغرض إذا كان راجعاً للمولى قد يوجب التشفي وذلك خارج عن البحث.

ومنه يظهر عدم الأشدية بين العاصي والمتجري لا من حيث القبح ولا الذم العقلي ولا استحقاق العقوبة بل كيف يمكن فرض وحدة درجة القبح واللوم أمام محكمة الوجدان العقلي مع أشدية استحقاق العقاب لا بملاك التشفي والتفصيل بين العقاب واللوم كما صدر منه في بحث العقاب غير صحيح أيضاً فإنّ كل ماكان يلام عليه الفاعل المختار عقلاً يستحق بمعنى يحسن عقابه عليه من قبل مولاه الذي له حق تأديبه وعقوبته. فكأنّه وقع خلط بين عدم امكان عقوبة العقلاء اللائمين فيما لا يرجع إليهم، وبين عدم استحقاق العقوبة من قبل مولاه اللائمين فيله للقبيح حتى إذا لم يكن

ويتلخص مما سبق: أنَّ العقل يدرك قبح التجري كالمعصية، نعم يجدر البحث في أنَّ هذا القبح هل هو بملاك الظلم وسلب حق الاحترام وأدب العبودية عن المولى أو بملاك الاقدام على الظلم ولو لم يتحقق ظلم، وهذا بحث كبروي عن حقيقة القبح المدرك من قبل العقل العملي في أمثال هذه الموارد وأنّه ما هو موضوعه الظلم أو الاقدام عليه.

وبعبارة أدق: هل يكون العلم ووصول ذلك الحق كبرى وصغرى مأخوذاً في موضوع حكم العقل بالقبح أم لا يكون مأخوذاً؟ وهذا بحث دقيق في تحليل مدركات العقل العملي وحقيقتها محمولاً وموضوعاً.

والبحث عن هذه المدركات العملية يقع من ثلاث جهات:

الجهة الأولى - في أنّ هذه المدركات أساساً هل تكون عقلية أو شرعية ؟ وهذا هو النزاع الكلامي المعروف بين الأشعري والمعتزلي وهو خارج عن محل الكلام، ولا ينبغي الاشكال والفراغ هنا عن كون المدركات المذكورة عقلية، أي يحكم بها العقل مع قطع النظر عن وجود الشارع وحكمه وعدمه كما هو واضح لكل وجدان وعقل عملي سليم، بل يترتب على انكار عقليتها توالي فاسدة لا يمكن الالتزام بها بوجه على ما هو مقرر في محله من الكتب الكلامية.

**الجهة الثانية \_** البحث الفلسفي المعروف عن حقيقة هذه القـضايا العـقلية العملية وموقعها في قائمة المعقولات والقضايا التصديقية، وهنا مسلكان:

الأوّل: ما هو المشهور بين الفلاسفة من أنّها قضايا مشهورة داخلة في صناعة الجدل لا البرهان، ولتفسير هذا المسلك فرضيتان كما في الكتاب، ولا زيادة عليه إلّا فيما يتعلق بما سوف يأتي من المناقشة في أصل تصديقية هذه القضايا.

الثاني: ما اختاره بعض المحققين من علماء الأصول من أنّ هذه القضايا مدركات عقلية واقعية أزلية يدركها العقل كما يدرك سائر الأمور الواقعية النفس الأمرية غير الوجودية كالملازمات والوجوب والامتناع والامكان ونحوها. وقد عبّر السيد الشهيد رضح عن ذلك بأنّ لوح الواقع والتصديق أوسع من لوح الوجود كما في التصديق بالقضايا السالبة العدمية.

ونحن لا ندخل الآن في تحليل حقيقة تلك القضايا التي تسمّى بالمعقولات الثانوية في الفلسفة، ومعنى كون لوح الواقع أو التصديق أوسع من لوح الوجود وإنّما الذي أدركه بوجداني هنا أنّ مدركات العقل العملي ليست من سنخ التصديقات أصلاً حتى نفس الأمرية، فإنّ التصديق هو الكشف عمّا هو خارج الذهن سواء كان أمراً وجودياً أم واقعياً نفس أمرياً بينما حسن العدل وقبح الظلم ليس إلّا عبارة عن انبغاء العدل وعدم انبغاء الظلم والذي بالتحليل يرجع إلى ميل العقل وشوقه ورغبته وارادته للعدل وكراهته ونفرته عن الظلم فطبيعة القضايا مجرّد الادراك بمعنى الكشف عن الواقع كما قالوا، بل له شأن آخر مهم جداً هو التقييم الذي يرجع إلى باب الابتهاج العقلي والبغض والنفرة والاشمئزاز كذلك ولنعبر عنه بالعشق والابتهاج والكره والاشمئزاز العقليين كما عبّر عنه العرفاء.

والمنبه على هذا الكلام أنّ الانبغاء واللاانبغاء قضيتان من سنخ القضايا المجعولة ومبادئها من الارادة والكراهة وما تستبطنان من البعث والزجر، فالفرق بين هذه القضايا العملية والقضايا النظرية سواءً الوجودية أو الواقعية النفس الأمرية كالفرق بين القضية المتعلق بها الارادة والكراهة والقضية المتعلق بها التصديق والكشف.

ومنبه آخر: أنَّ مفهومي الحسن والقبح المحمولين في هذه القضايا كمفهوم

الجمال أمر غير موضوعي بل يرتبط بميل الطبع ونفرته عن الشيء. وهذا هو معنى أنّ هذه القضايا ليست قضايا تصديقية إلّا بنحو من التأويل بأن يكون المقصود التصديق بثبوت تلك الطبيعة الاشتياقية والرغبة العقليّة نحو الأمر الحسن والنفرة والكراهة العقلية عن القبح، وأمّا ما يذكره بعض من أن المدركات العقلية العملية ادراكات نظرية لتوقف الكمال الانساني المنشود على الفعل أو الترك والتعبير عن ذلك بصيغة انشائية مجرد تفنّن عقلي في التعبير غير تام أيضاً ؟ إذ ماذا يراد بالكمال والجمال غير نفس المدركات العقلية العملية بعد وضوح المعة إز ماذا يراد الكمال الانساني المنشود على الفعل أو بالمعة في الوجود، والمحال غير نفس المدركات العقلية العملية بعد وضوح السعة في الوجود، والمحال الاكان كربط المدركات العقلية في باب التحسين والتقبيح بالمصلحة والمفسدة، والله العالم بحقائق الأمور.

الجهة الثالثة \_ في حدود هذه القضايا وموضوعها، وهنا للسيد الشهيد اللهيد اللهيد

الكلمة الأولى: أنّ قضيتي حسن الفعل وقبحه واستحقاق العقوبة أو عدم استحقاقها عليه قضيتان موضوع إحداهما غير موضوع الأخرى وليس إحداهما عين الأخرى؛ لأنّ الحسن والقبح معناه الانبغاء واللاانبغاء وحينئذٍ تارة يلاحظ فعل الإنسان نفسه فيقال إنّه ينبغي أن يفعل أو لا يفعل فيسمى بالحسن والقبح وأخرى يلاحظ فعل الآخرين وموقفهم تجاه فاعل القبيح والحسن فيقال ينبغي عقابه \_إذا كان مولاه \_أو لومه أو لا ينبغي فيسمى باستحقاق العقوبة أو اللوم وعدم استحقاقها، وسوف يأتي في الكلمة الثالثة أثر هذا التفكيك.

ويلاحظ عليه: إنَّ العقاب أو اللوم والذم وإن كان فعل الغير إلَّا أنَّ تــمام

الموضوع لهما الفعل القبيح الصادر من الإنسان فما يستحق فاعله الذم والعقاب نفس القبيح وليس شيئاً آخر.

وإن شئت قلت: إنّه ليس حكم العقل وتجويزه للوم أو العقاب من قبل الغير مدركاً عقلياً آخر له ملاك مستقل وراء ما أدركه من القبح في فعل الفاعل وما يستحقه عليه. بل ذم العقلاء عبارة أخرى عن وصف فعله بالقبيح ونفرة العقل العملي عن فاعله كما أنّ عقاب مولاه ليس بمعنى انبغاء العقاب كيف وقد يحسن العفو بل بمعنى أنّ له أن يعاقبه على فعله باعتباره مولاه، نعم هناك مدرك عقلي آخر وهو أنّ غير مولاه لا يحق له عقابه لكونه ظلماً مع عدم المولوية وعدم الحق عليه وذاك مطلب آخر لا ربط له بالبحث. وعليه فموضوع استحقاق العقوبة نفس موضوع القبح ولا يكون أحدهما غير الآخر وهو معنى وحدة القضيتين في هذا البحث.

الكلمة الثانية: أنّهم أرجعوا مدركات العقل العملي إلى حسن العدل وقبح الظلم أي انبغاء العدل وعدم انبغاء الظلم وهذه القضية رغم صحة مضمونها نتيجةً، إلّا أنّها من الناحية المنطقية قضية بشرط المحمول، إذ المراد بالظلم سلب الحق من ذي الحق والحق لا يراد به الحق الجعلي بل العقلي الذي يرجع لا محالة إلى ادراك عقلي بعدم الانبغاء، وهذا معناه أنّه لابد من أخذ عدم الانبغاء والقبح الثابت في طرف المحمول في موضوع القضية، نعم يمكن أن تكون هذه القضية تجميعاً للقضايا الأولية وإشارة إليها فالمدركات العقلية هي قبح الخيانة والكذب والهتك للمولى وهكذا.

ويمكن التعليق على هذا الكلام بأنّ الوجدان يرى الفرق بين باب قبح الظلم

وباب قبح الكذب مثلاً، فإنّ الثاني عبارة عن عدم الانبغاء الملحوظ في ذات الفعل الصادر من الفاعل بينما الأوّل عبارة عن عدم انبغاء الفعل بلحاظ ما يستلزم من سلب حق من ذي حق والحق ليس نفس عدم انبغاء الفعل بل الحق مدرك عقلي آخر موضوعه صاحب الحق فالمولى له أن يأمر عبده بمعنى أنّ أمره لعبده ليس قبيحاً وظلماً بل عدل ومن شأنه مواء امتثل العبد أم لا مبخلاف أمره لغير عبده فإنّه ليس له ذلك مواء امتثله أم لا وفي طول هذا المدرك يدرك العقل لا محالة أنّ مخالفة العبد له سلب لحقه فيكون ظلماً وقبيحاً أي لا ينبغي فعله، وهذا يعني أنّ قضية قبح الظلم غير قبح الكذب كما يعني أنّ قضية قبح الظلم ليست بشرط المحمول؛ لأنّ الحكم العقلي المأخوذ في مفهوم الظلم ليس نفس موضوعه المولى مثلاً وأنّه له أن يأمر وينهى عبده ومملوكه فلا تكون القضية بشرط المحمول.

الكلمة الثالثة: أنّ قضية قبح فعل كالمعصية ومخالفة المولى \_ وهي القضية الأولى \_ قد يقع الخطأ فيها من قبل الفاعل تارة: في الكبرى بأن يتصور مولوية شخصٍ في مورد مع عدم ثبوتها وهو الخطأ بنحو التوسعة أو يتصور عدم ثبوتها مع ثبوتها واقعاً وهو الخطأ بنحو التضييق، وأخرى: في الصغرى كذلك أيضاً فهذه صور أربع للخطأ كما هو في الكتاب فلابد وأن نلحظ ما يحكم العقل به في كل واحد من هذه الموارد لتشخيص ما أخذ في موضوع قبح مخالفة المولى من العلم بالمولوية صغرى وكبرى، وليس البحث هنا برهانياً ولا المقصود منه اثبات شيء بقدر ما يكون منهج البحث التحليل العلمي والتوفيق بين وجدانياتنا العقلية العملية التى نحسّ بها واستخلاص النظرية النهائية من خلال ذلك فنقول: هناك

وجدانيات لا ينبغي انكارها:

١ ـ وجدانية عدم قبح الفعل ولا استحقاق العقوبة في موارد القطع بالترخيص مع ثبوت الالزام واقعاً ، أي موارد الخطأ في الصغرى بنحو التضييق .

٢ ـ وجدانية قبح الفعل واستحقاق العقوبة أيضاً في موارد القطع بالالزام مع عدم ثبوته واقعاً ـ أي موارد التجري ـ .

٣ وجدانية عدم استحقاق العقاب ومعذورية المعتقد بعدم المولوية في مورد
مع ثبوتها واقعاً أي الخطأ في كبرى المولوية بنحو التضييق كمن يرى البراءة
العقلية في الشبهات بعد الفحص.

٤ ـ وجدانية القبح في مورد الخطأ في كبرى المولوية بنحو التوسعة كمن يعتقد حق الطاعة مع عدم ثبوتها واقعاً.

وقد وفَّق السيد الأستاذ ﷺ بين هذه الوجدانيات العقلية العملية بالنحو التالي:

إنّ للعقل حكمين بالقبح حكم بقبح هتك المولى والخروج عن آدب الطاعة له وهذا حكم عقلي واقعي أخذ في موضوعه العلم بصغرى المولوية تمام الموضوع فمع وصول أمر المولى يثبت هذا الحكم العقلي سواء كان أمر واقعاً أم لا، ولهذا يقبح التجري ولا قبح في موارد العلم بالترخيص بل احتماله أيضاً عند من يقبل قاعدة قبح العقاب بلا بيان فإنّه لابد وأن يريد بالوصول المأخوذ الوصول العلمي لا مطلق الاحتمال. وهذا معناه أنّ العقل يدرك حق الطاعة في خصوص موارد وصول المولوية من ناحية الصغرى فلا مولوية في موارد الخطأ بنحو التضييق في الصغرى وتثبت المولوية في موارد الخطأ بنحو التوسية في الصغرى. وأمّا من ناحية كبرى المولوية فلا يعقل أخذ وصولها في موضوعها بناءً على أنّ مدركات العقل العملي أمورٌ واقعية وليست مجعولة ليعقل أخذ العلم بالجعل في موضوع المجعول، وهذا يعني أنّ القبح وحق الطاعة ثابت واقعاً في موارد الخطأ في الكبرى بنحو التضييق كمن يتصور عدم مولوية المولى في موارد الاحتمال والشبهة بعد الفحص مثلاً خطأً فيكون الاقتحام قبيحاً واقعاً. نعم، على مسلك المشهور من أنّ هذه أحكام عقلائية ويراد بذلك أنها مجعولة يمكن افتراض أخذ العلم بالكبرى بالمعنى المتقدم في فعليتها، إلّا أنّه عندئذٍ يتوجه اشكال في موارد الخطأ بنحو التوسعة صغرى أو كبرىً حيث يلزم لغوية جعل هذا القبح وكفاية جعل القبح على المعصية أي في موارد اصابة العلم بالمولوية كبرىً

وعليه فعلى المبنى المتقدم يكون القبح ثابتاً واقعاً في موارد عدم وصول المولوية كبروياً مع ثبوتها واقعاً أي الخطأ بنحو التضييق كما أنّه لا يمكن أن يثبت في موارد الخطأ بنحو التوسعة أي وصول المولوية كبروياً مع عدم ثبوتها، إلّا أنّه في المورد الأوّل يحكم العقل بالقضية الثانية وهو عدم استحقاق العقوبة حيث قد تقدم أنّها غير قضية قبح العقل وأنّه مدرك عقلي عملي آخر موضوعه فعل المولى أو العقلاء فلا محذور أن يؤخذ في موضوعه علم الفاعل بالقبح لتعدد المدركين والقضيتين فمع عدم العلم لا عقوبة فلا يلزم محذور، كما أنّ هناك حكماً عقلياً آخر بالقبح موضوعه نفس الاقدام على القبيح أي تمام موضوعه العلم بقبح الفعل كبرى وصغرى، وبهذا نفسّر وجدانية عدم استحقاق عقاب المخطىء بنحو التضييق في كبرى المولوية ووجدانية قبح اقدام المخطىء بنحو التوسعة.

ونتيجة هذا التحليل أنَّه في موارد ثبوت كبرى المولوية واقعاً يثبت القبح

الواقعي وإذا وصل كبرى وصغرى يثبت قبحان القبح الواقعي وقبح الاقدام، وفي موارد عدم ثبوت كبرى المولوية لا قبح واقعي وإنّما يكون قبح الاقدام إذا قطع بها صغرى وكبرى، ومنه يعرف أنّه في موارد التجري بنحو القطع يوجد قبحان كالمعصية القبح الواقعي وقبح الاقدام.

وظني أنّ الذي اضطر سيدنا الشهيد الجهة الثانية من كون الحسن والقبح مدركين عقليين تصديقيين ثابتين في لوح الواقع الذي هو أوسع من لوح الوجود حيث إنّ هذا يستلزم لا محالة ثبوت أمر واقعي لا يمكن أن يكون الوصول والعلم به كبروياً مأخوذاً في موضوعه؛ لأنّه دور وتهافت، فكان لابد من الاعتراف عندئذٍ بوجود قبح واقعي أولي وقبح بعنوان الاقدام والالتزام بعدم ترتب الاستحقاق للعقوبة إلّا على قبح الاقدام لا القبح الواقعي \_ وهذا خلاف الوجدان كما تقدم \_ وأن يكون في موارد الاقدام المصيب كبروياً قبحان وفي غيره قبح واحد وهو أيضاً خلاف وجدانية عدم الفرق بين التجري بلحاظ صغرى المولوية أو كبراها، فكل هذه لوازم خلاف الوجدان الفطري.

مضافاً إلى أنّ هذا لا يحل الاشكال لأنّه سوف يبقى الاشكال فيمن لا يدرك كبرى قبح الاقدام على القبيح \_ وهو خطأ بنحو التضييق للمدرك العقلي الثاني \_ فأقدم على القبيح في مورد لا يكون فيه القبح الواقعي الأولي ثابتاً \_ وهو مورد الخطأ بنحو التوسعة للمدرك العقلي الأوّل \_ فإنّه حينئذٍ إذا قيل بقبح فعله قبحاً واقعياً بملاك الاقدام واستحقاق العقوبة لزم من ذلك أن يكون هذا القبح العقلي أشد حالاً من القبح العقلي الثابت واقعاً إذ ذلك القبح لا يعاقب عليه الإنسان إذا لم تكن كبراه واصلة إليه، بخلاف هذا القبح، وإذا قيل بعدم استحقاقه للعقوبة كان خلاف الوجدان بخلاف ما إذا كان وصول القبح الواقعي الأوّل تمام الموضوع فيه.

نعم، يمكن أن يقال بأنَّ ثبوت القبح الواقعي الثاني مع وصول أحد القبحين كبروياً أو خطأً كافٍ لاستحقاق العقوبة عليه عقلاً.

وأيَّاً ما كان فيمكن التوفيق بين الوجدانيات المتقدمة في المقام بأحد طريقين :

الطريق الأوّل: إنّ وصول الصغرى وادراك الكبرى \_ بالمعنى المناسب مع باب العقل العملي الذي تقدم أنّه ليس تصديقاً \_ شرط في الحكم العقلي بالقبح ولا يلزم منه محذور الدور بناءً على ما تقدم من أنّ هذه المدركات ليست قضايا تصديقية كاشفة عن أمر في الخارج حتى بلحاظ عالم الواقع ونفس الأمر ليلزم محذور الدور، وإنّما هي مدركات ذاتية من سنخ الكراهة والارادة والابتهاج والشوق والبغض أو النفرة، فتثبت النفرة العقلية عما يصدر من الفاعل المختار الذي له العقل والاحساس العقلي الذي ينفّره من الفعل الذي أقدم عليه، فإذا لم يكن يحس بقبح الفعل حقيقةً بأي سبب بحيث كان يرى نفسه معذوراً والفعل حسناً فلا يحكم العقل بقبح فعله واستحقاقه للعقوبة، أي عندما يلاحظه العقل المذكور تصديقاً بأمر ثابت خارج نفس الاحساس والتصور العقلي الذاتي، وبهذا يصح ما ذكروه من أنّ القبيح دائماً هو الاقدام على الذاتي، لا سلبه واقعاً.

**الطريق الثاني:** أن نعترف بوجود مدركين عقليين عمليين في باب قبح الظلم

أحدهما ادراكه للحق وبأنّ من له الحق له الأمر والنهي مثلاً والآخر قبح مخالفته والعلم بالأوّل كبريً وصغريً يكون مأخوذاً في موضوع الثاني.

ويكون العلم أو وصول الصغرى والكبرى للحق تمام الموضوع في حكم العقل بالقبح وهذا معناه أنّ موضوع القبح هو الاقدام على الظلم وسلب الحق المدرك في الحكم الأوّل. غاية الأمر أنّ الاقدام على الظلم مع عدم الخطأ في الصغرى والكبرى يكون مساوقاً مع تحقق الظلم أيضاً ولكنه ليس له قبح آخر غير قبح الاقدام، ومع فرض الخطأ في الصغرى أو الكبرى بنحو التوسعة لا يساوق تحقق الظلم خارجاً وإن كان اقداماً على الظلم وقبيحاً. وهذا ينتج أن موارد التجري وإن كان لا يختلف عن موارد المعصية في حكم العقل بالقبح لكون الظلم وسلب الحق في المعصية في حكم العقل بالقبح لكون الظلم وسلب الحق في المعصية دون التجرّي، وهذا لا يؤدي إلى تعدد القبح في يوجب مزيد قبح أو عقوبة عقلية وإنّما قد يوجب العقوبة الزائدة من باب التشفّي، وهذا الذي يفسر وجدانية وجود فرق بين موارد التجري والمعصية.

براهين صاحب الكفاية على عدم قبح التجرّي:

البرهان الأوّل: عدم امكان قبح التجري وهو هنا شرب مقطوع الخمرية لعدم تعلق الارادة به، بل بالخمر وهو لم يتحقق، والقبح لا يكون إلّا للفعل الارادي.

وجوابه الأساسي: أنّ الاختيارية والارادية ليست بمعنى الشوق ، بل بمعنى السلطنة التي يكفي فيها القدرة والالتفات سواءً كان الشوق نحوه أو نحو ملازماته وهو يعلم هنا انطباق عنوان مقطوع الخمرية على فعله وإن لم يشتق إليه. ونقض عليه تارة: بمورد ما إذا اشتاق إلى شرب الخمر لا لخمريته بل لبرودته مثلاً الملازم مع الخمرية، وأخرى: بما إذا تعلقت ارادته بالجامع بين الحرام وغيره فطبقه على فرد من الخمر ولو من باب عدم الترجيح. وأجيب على الأوّل: بوجود ارادة غيرية. وفيه: أنّه قد يكون ذلك الأمر ملازماً أو علة لشرب الخمر لا معلولاً. وأجيب على الثاني: بأنّ ارادة الجامع تتوقف على ارادة الفرد لاستحالة الترجيح بلا مرجح.

وفيه: \_ مضافاً إلى بطلان المبنى حيث يمكن الترجيح بلا مرجح في الأفعال الاختيارية \_ أنّ المرجح قد يكون ملازماً للخمرية، كما أنّه قد يكون شرب الفرد للانحصار بناءً على عدم سراية الشوق من الجامع إلى الفرد.

والصحيح أنّه بناءً على مسلكه في الارادية تارة: يقال بسريان الشوق من أحد المتلازمين إلى الآخر، وأخرى: يقال بعدم سريانه، فعلى الأوّل تندفع كل النقوض؛ لأنّ شرب الخمر لا يلازم شرب مقطوع الخمرية بل بينهما عموم من وجه.

نعم، يرد عليه عندئذٍ \_ مضافاً بطلان مبنى السراية \_ ثبوت الملازمة في التجري بنحو الشبهة الحكمية، فإنّ العالم بحرمة التتن يكون قصده لشرب التتن ملازماً لا محالة مع قصده لشرب معلوم الحرمة؛ لأنّه أعم منه، بل وثبوته في الشبهة الموضوعية، إمّا اتفاقاً كما لو تعلّق له غرض في شرب معلوم الخمرية أو من باب صدور فعل منه اختياري وهو ملازم مع شرب معلوم الخمرية لا محالة. البرهان الثاني: أنّ الالتفات لا يتحقق غالباً إلى نفس القطع من قبل القاطع وإنّما يتحقق إلى المقطوع به؛ لأنّ القطع طريق وآلة إلى الواقع، ومع فـقدان الالتفات لا اختيارية ولا قبح.

ولا يرد عليه نقض المحقّق النائيني يَشَخُ بأنّه يلزم استحالة القطع الموضوعي، فإنّه لا يدعي استحالة الالتفات إلى القطع أو غلبة عدم الالتفات إلى القطع، وإنّما ادّعى ذلك في القطع الطريقي، وأمّا القطع الموضوعي فحيث إنّ الغرض فيه مترتب على نفس القطع لا الواقع المقطوع به فلا محالة يلتفت إليه.

والصحيح: أوّلاً \_ كفاية الالتفات الآلي للاختيارية.

وثانياً \_ حصول الالتفات التفصيلي بلحاظ الغرض العقلي والمنجزية فإنّهما مترتبان على نفس القطع كما لا يخفي.

البرهان الثالث: وهو يختص بالشبهات الموضوعية وحاصله: عدم صدور فعل اختياري من المكلف أصلاً لا شرب الخمر ولا شرب الماء ولا شرب مقطوع الخمرية؛ لأنّ شرب الخمر الذي كان مقصوداً لم يقع، وشرب الماء الذي قد وقع لم يقصد، وعنوان شرب مقطوع الخمرية \_الجامع \_إنّما قصد ضمن الحصة التي لم تقع، فما وجد ضمن ما وقع لم يقصد.

وفيه: أوَّلاً ـ النقض بموارد الخطأ في الخصوصية مع قصد الجامع المحرم كمن أراد شرب الخمر العنبي فشرب التمري.

وثانياً - ما تقدم من كفاية الالتفات إلى انطباق عنوان في الخارج بلا حاجة إلى قصده وتعلق الشوق إليه في الاختيارية وانطباق عنوان مقطوع الخمرية ملتفت إليه على كل حال، وليس الالتفات كالقصد والارادة من حيث دعوى عدم

تعلقها بالحصة والفرد الخارجي.

وثالثاً – ارادة جامع شرب الخمر يستوجب ارادة هذا الفرد الذي به يتحقق ذلك الجامع لا محالة وارادة هذا الفرد المقطوع خمريته ارادة لعنوان مقطوع الخمرية المتحقق فيه. والحاصل الفرد الجزئي الخارجي بما هو جزئي صدر من المكلّف بالارادة جزماً. نعم بما هو ماء لم يصدر منه وبما هو خمر لا وجود له إلّا أنّ هناك حيثية لهذا الفرد صدر بها ولو حيثية هذا الجزئي وهو يتضمن عنوان مقطوع الخمرية فيكون اختيارياً.

ثمّ إنّه يرد على البرهان الأوّل والثالث نقض آخر وهو أنّه لو حرّم المولى شرب مقطوع الخمرية وأراد المكلف واشتاق إلى شرب الخمر الواقعي يلزم من ذلك عدم حرمة فعله؛ لأنّه لم يصدر منه شرب مقطوع الخمرية بالاختيار.

البرهان الرابع:وهو وجداني وليس برهاناً، وهو مذكور في الكتاب بـما لا مزيد عليه، وجوابه: أنّه خلط بين باب الحسن والقـبح وبـاب المـصلحة والمفسدة.

■ النقطة الثانية - استحقاق المتجري للعقوبة :

وأمّا البحث عن استحقاق المتجري للعقوبة فليس فيه مطلب زائد خصوصاً بناءً على ما تقدم من أنّ موضوعه نفس موضوع القبح، بل هما قضية واحدة لا قضيتان، كما أنّ التعبير بعقاب العقلاء للمتجري تأديباً لا يخلو من اشكال فإنّه ليس لغير المولى حق عقاب المكلّف، نعم لهم الذم واللوم لا أكثر ؛ لأنّ العقاب فرع المولوية. كما أنّ صيغة جواب برهان الشيخ ينبغي أن يكون هكذا: إنّ اختيارية فعل لا تتوقف على أن تكون تمام أبواب ومقدمات وجوده اختيارية بل يكفي في ذلك أن يكون واحداً منها اختيارياً، وهذا ثابت في المعصية فإنّ ارادة الفعل كانت اختيارية. نعم، في التجري لم يتحقق الفعل لأمر غير اختياري فلا يكون فيه استحقاق للعقاب لانتفاء الموضوع لأمر غير اختياري فليس عقاب العاصي لأمر غير اختياري.

ثمّ إنّ صريح الكفاية القول باستحقاق المتجري للعقاب واللوم مع أنّه أنكر قبح الفعل المتجرىء به؛ لكونه غير اختياري مع وضوح شرطية الاختيارية في العقوبة أيضاً.

والمستظهر من ذيل كلامه أنّ ما عليه استحقاق العقوبة إنّما هو العزم على العصيان والاقدام عليه، وكأنّه يرى أنّ هذا العزم والارادة المستتبعة لتحريك العضلات هو المستحق عليه العقوبة، فيمكن أن يكون هو القبيح أيضاً.

والظاهر أنَّ منشأ الاستشكال عندهم الغفلة عن انطابق عنوان الهتك للمولى أو الخروج عن أدب عبوديته أو عنوان الاقدام على المعصية على نفس الفعل المتجرى به غاية الأمر أنَّه عنوان ثانوي فليس مقصود من يحكم بقبح الفعل المتجرى به قبحه بعنوانه الأولي.

■ النقطة الثالثة \_ حرمة التجري :

استدلَّ لحرمة التجرّي شرعاً مع قطع النظر عن الروايات الخاصة التي سيأتي التعرّض لها ـ تارة: بالتمسّك باطلاق أدلّة التكاليف، وأخرى: بقانون الملازمة، وفيما يلي توضيح وتفصيل ذلك: ۱ - إثبات حرمة التجرّى بالاطلاقات:

واثبات الحرمة باطلاقات الأدلّة الأولية إنّما هو في خصوص التجري في الشبهات الموضوعية لا الحكمية؛ لعدم معقوليته فيه إذ المفروض عدم كبرى الحكم في مورد التجري بنحو الشبهة الحكمية.

وتقريب هذا الإطلاق ما أفاده المحقق النائيني ﷺ ، وقـد اخـتلفت عـبائر مدرسته في مقام تقريره وروح مقصوده لعلّه مركب مـن المـقدمات الثـلاث التالية :

١ - إنّ متعلق الارادة والاختيار ليس هو الواقع بوجوده الواقعي بل بوجوده
العلمي ، وما يراه الفاعل واقعاً لأنّ المحرّك والباعث والسبب لحركة الفاعل إنّما
هو المعلوم بالذات لا المعلوم بالعرض كما هو واضح.

٢ ـ إنّ التكاليف حيث إنّها من أجل المحركية والباعثيّة فمتعلقها لا محالة
١ ارادة الفعل واختياره، فالمولى يريد تحريك العبد وارادته نحو الفعل أو التحرك.

٣ \_ التكليف لابد وأن يكون متعلقه مقدوراً لا محالاً وارادة المكلف حيث
لا يمكن أن تتعلق بالمعلوم بالعرض الخارجي فلا محالة يكون متعلق التكليف
الفعل المعلوم للمكلف.

فالحاصل: نتيجة هذه المقدمات أنّ التكاليف لابد وأن تكون متعلقة بموضوعاتها المعلومة بالذات الثابتة حتى في التجري لا المعلوم بالعرض؛ لعدم امكان تعلّق اختيار المكلف وارادته به، فأخذ المصادفة للواقع في متعلق التكليف والارادة يستلزم التكليف بغير المقدور. وقد أجاب عنه المحقق النائيني 🕺 بجوابين :

أوَّلاً ـ أنَّ إرادة العبد لا تتعلق بالمعلوم بوصف المعلومية بل متعلق بالواقع والعلم طريق محض إليه. وهذه مناقشة في المقدمة الأولى.

وهذا الجواب واضح البطلان؛ إذ لا إشكال في أنّ متعلق الارادة هو المعلوم بالذات لا المعلوم بالعرض، ولو كان العلم كاشفاً وطريقياً لأنّه طريق إلى المعلوم بالذات لا إلى الأمر الخارجي على ما تقدم شرحه. فإذا فرضنا أنّ التكليف من أجل التحريك وأنّ المولى يريد ارادة العبد وتحريكه فلا محالة يكون متعلق ارادته المعلوم بالذات لا بالعرض وهو موجود في موارد التجري أيضاً.

وثانياً - بأنّ التكليف لا يتعلق بالارادة بنحو المعنى الاسمي بل الحرفي ، أي الفعل الصادر بالارادة والاختيار لا نفس الارادة ، وكأنّ هذه مناقشة في المقدمة الثانية .

وفيه: أنَّ أخذ الارادة سواء كان بنحو المعنى الاسمي أو الحرفي يساوق أخذ المعلوم بالذات لا محالة دون المعلوم بالعرض؛ لأنّ الارادة متعلقة به لا بالخارج، بل يستحيل تعلقها به بحسب المقدمة الثالثة، فلا يمكن أخذ الارادة المتعلقة بالخارج في متعلق التكليف.

وأمّا مدرسة الميرزا النائيني فقد أجابت بوجهين آخرين :

الأوّل: النقض بباب الامتثال لو أخطأ في التطبيق فصلّى مع القطع بدخول الوقت، أو مع القطع بالطهور، ثمّ انكشف الخلاف أو أعتق من اعتقد كونه عبداً فبان حرّاً. وفيه: إذا كان التكليف مضيقاً \_ أي لا بدل له كما إذا وجبت الصلاة في كل وقت وقت أو اكرام كل عالم عالم \_ فالقول بوجوب ما فعله يلتزم به القائل بحرمة التجري؛ إذ لا يختص التجري بباب المحرمات بل يجري في ما يقطع بوجوبه، والمراد بحرمة التجري ما يعم وجوب الفعل في الشبهات الوجوبية المساوق مع حرمة الترك، وإن كان الواجب موسعاً \_ أي له بدل كما في الصلاة داخل الوقت أو مع الطهور أو عتق رقبةٍ \_ فإنّه في مثل ذلك يكون متعلق التكليف هو الارادة المتعلقة بالفرد المعلوم بالذات من الصلاة أو العتق في تمام الوقت، وهو لم يتحقّق منه بحسب الفرض ومقدور له فلا يسقط عنه.

وإن شئت قلت: إنّ هذا التقريب يقتضي أخذ المعلوم بالذات بالمقدار الذي تقتضيه المحركية لا أزيد، وفي المقام المحركية نحو الجامع البـدلي \_ سـواءً بلحاظ عمود الزمان أو الأفراد \_ يكون مقدوراً نظير من لا يكون قادراً على الطهور في أوّل الوقت دون آخره فإنّه لا يسقط التكليف عنه.

وبتعبير ثالث: المأخوذ في متعلّق التكليف المعلوم بالذات الذي لا ينكشف خلافه مع بقاء ظرف الامتثال كما في الواجب الموسّع.

هذا ولكن يبقى النقض على صاحب هذا التقريب بموارد انكشاف الخلاف خارج الوقت أو الاتيان بالصلاة بعد الوقت بتخيل بقاء الوقت فإنّه في مثل ذلك لابد من القول بتحقق الامتثال إذ أنّ ترك ما فعله يكون تجرياً حراماً عليه بحسب هذا التقريب فيكون ما فعله مصداقاً للواجب لا محالة فلا يجب عليه القضاء، وكذلك يلزم أن يكون من أعتق الحرّ بتصور أنّه عبد مع عدم قدرته على أكثر من عتق واحد ممتثلاً حيث لا يعقل بقاء الأمر بالعتق في حقه. لا يقال: يمكن القول بأنّ متعلق التكليف في موارد الواجب البدلي - الموسّع - أحد الأفراد التي يعلم المكلف بكونها مصداقاً للواجب، أي أحد الأفراد من المعلوم بالذات مما هو مصداق الواجب لا المعلوم بالعرض، ونقيده بالمعلوم بالذات المطابق مع الواقع حيث إنّ الارادة والتحرك يكون معقولاً عندئذٍ ولا يلزم التكليف بغير المقدور؛ لأنّ بعض تلك المصاديق المعلومة بالذات مطابقة للواقع بحسب الفرض فيكون تطبيق المكلف للواجب على المعلوم بالذات غير المطابق امتثالاً تخيلياً لا حقيقياً، فيجب القضاء لا محالة.

فإنّه يقال: هذا خلف كون العلم تمام الموضوع للتكليف وأنّ الاصابة للواقع لا يمكن أخذها في متعلّق التكليف.

وإن شئتم قلتم: الخصوصية المقيدة لموضوع التكليف ببعض أفراد المعلوم بالذات \_ وهي المصيبة للواقع \_ إن كان نفس حيثية الاصابة فهذا رجوع إلى الاشكال المذكور في التقريب، وهو لزوم تعلّق التكليف بالمعلوم بالعرض مع استحالة تعلّق الارادة به، وإن كانت خصوصية ثابتة في مرحلة المعلوم بالذات فهو واضح البطلان؛ إذ لا توجد خصوصية كذلك ليمكن أخذها، فلابد وأن يكون التكليف متعلقاً بالجامع بين تمام أفراد المعلوم بالذات كونها مصداقاً للواجب وهو مساوق مع تحقق الامتثال. كيف ولازم انكار ذلك أن لا يكون متجرياً لو ترك ذلك المصداق الذي فعله بعد الوقت مع أنّه لا ينبغي الاشكال في كونه من مصاديق التجري لو كان قد تركه، إذ لا فرق في التجري بين باب الحرمة أو الوجوب فامّا يلتزم بكونه مشمولاً لاطلاق الواجب فيكون امتثالاً أو يلتزم واضح البطلان. ويرد نقض آخر على أصل هذا التقريب وهو لزوم ارتفاع التكليف في موارد الخطأ بنحو التضييق أي الجهل المركب كمن يعتقد أنّ هذا ماء وكان خمراً واقعاً ؛ إذ لا يمكن تكليفه بارادة تركه لأنّه تكليف بغير المقدور .

> الثاني: ما هو مذكور في الكتاب مع جوابه وهو واضح. وأجاب السيد الشهيد ﷺ بجوابين:

الأول: \_وهو مناقشة في المقدمة الثانية \_ إنّ ارادة العبد واختياره للفعل مراد تكويني للمولى لا تشريعي، أي أنّه مراد تكويني له في طول أمره حيث يريد أن يتسبّب بأمره وتكليفه ايّاه إلى ايجاد تلك الارادة وقدحها في نفسه لكي يتحقق المعلوم بالعرض الخارجي، لا أنّها متعلق أمره، وفرق بين ما يكون معلولاً للأمر وما يكون متعلقاً وموضوعاً له، بل يستحيل أن يكون ما هو معلول الأمر ومتأخراً عنه مأخوذاً فيه ومتقدماً عليه لا بنحو المعنى الاسمي ولا بنحو المعنى الحرفي، فالتكليف لا يتعلق إلّا بالفعل لا بالارادة ليقال: لو كان التكليف بالارادة في موارد التجري. وفي المورد الذي يكون الواقع معلوماً أو محتملاً يكون التكليف بالمعلوم بالعرض تكليفاً بأمر اختياري، بل الصحيح أنّه في موارد التكليف بالمعلوم بالعرض تكليفاً بأمر اختياري، بل الصحيح أنّه في موارد التكليف بالمعلوم بالعرض تكليفاً بأمر اختياري على ما حققناه في محلّه، وإنّما لا يكون منجزاً عقلاً.

ثمّ إنّ الصحيح أنّ المقدمة الأولى مع الثانية من المقدمات الثلاث المتقدمة تقريب والمقدمة الثالثة مع الأولى تقريب ثانٍ. فالأوّل: أنّ التكليف حيث إنّه بداعي المحركية وايـجاد الداعـي والارادة فيكون متعلقه ارادة المكلّف وداعيه وهي تتعلق بما يراه المكلّف لا بـالواقـع ابتداءً.

والجواب: أوّلاً ـ إنّ ايجاد الداعي والارادة في نفس العبد غرض تكويني لا تشريعي، وقد وقع الخلط بينهما.

وثانياً \_ هذا لا يمنع عن أخذ الواقع أيضاً قيداً للمتعلّق، بأنّ يتعلق التكليف بالارادة المصيبة للواقع والقاطع يرى ارادته مصيبة للواقع فيتحرك.

والثانى: أنَّ هذا أخذ قيد غير مقدور في المتعلق وهو محال.

والجواب هو الجواب الثاني القادم، أي أنَّ أخذ قيد غير مقدور في المتعلق إنَّما لا يصح لو لم يؤخذ قيداً في موضوع الوجوب أيضاً وإلَّا كان ممكناً وهو واضح. وهذا هو ظاهر الدورة الأولى للسيد الشهيد ﷺ.

الثاني: أنَّ الاصابة للواقع لو اُخذت قيداً للواجب لزم محذور التكليف بغير الاختياري، وأمَّا إذا اُخذت قيداً للوجوب فلا يلزم ذلك فيكون التكليف بما يراه الفاعل الواجب أو ترك الحرام مشروطاً باصابة رؤيته للواقع، فمع عدم الواقع لا تكليف وأخذ شيء غير اختياري في موضوع التكليف لا محذور فيه كما هو واضح، وإنّما المحذور في أخذه قيداً في المكلّف به ونتيجة ذلك ارتفاع التكليف في موارد التجري فلا حرمة شرعية فيه.

وإن شئت قلت : إنّ الفعل أو الترك الخارجي بنفس امكان تعلق علم المكلف به يكون اختيارياً فيصحّ تعلّق التكليف به ؛ لأنّ النكتة العقلية المانعة عن التكليف بغير المقدور أو القرينة اللبية ، وهو كون التكليف من أجل التحريك فلا إطلاق له لحالات العجز إنّما تقتضيان ارتفاع التكليف في موارد العجز والاضطرار والذي لا يتمكن المكلّف أن يتحرك حتى إذا أدرك الواقع وهذا هو المراد بالقدرة المشروط بها التكليف ، وأمّا إذا كان المكلّف قادراً على الفعل والترك ولو في طول الالتفات والادراك العلمي أو الاحتمالي فلا محذور في إطلاق التكليف بالنسبة إليه بل يكون إطلاق التكليف هذا بنفسه من موجبات حصول العلم أو الالتفات الذي يحمل المكلف على الانبعات والتحريك. فالاختيارية في مقابل العجز والاضطرار شرط في التكليف دون الاختيارية في مقابل الجهل وعدم والتحرك من قبل المكلف من الحتيارية الذي يرجع إلى شروط الانبعات عقلاً ليس شرطاً في التكليف شرعاً بل يكون محققاً غالباً بنفس التكليف ، وقد شرحنا هذه النكتة مفصلاً في مبحث إمكان إطلاق التكليف التكليف ، وقد

٢ \_ إثبات حرمة التجرّى بقانون الملازمة :

أمّا كبرى الملازمة في نفسها فتارة: يبنى على أنّ الأحكام العقلية تشريعات ومجعولات عقلائية، وأخرى: يفرض أنّها مدركات واقعية نفس أمرية، وثالثة: يفرض أنّها من مقولة الأشواق والميول العقلية، فعلى الأوّل قد يقال \_ كما ذكر المحقق الأصفهاني شَرَّخ \_ بتمامية الملازمة إذ سوف يكون الشارع ضمن العقلاء ممن جعل وشرّع الحكم المذكور ولا يراد بالحكم الشرعي غير ذلك.

وفيه: مع بطلان المبنى في نفسه لا تتم الملازمة أيضاً إذ لا ملزم لافتراض اشتراك الشارع مع العقلاء في مصالحهم النظامية. وعلى الثاني لا اشكال أنّ الشارع أيضاً سوف يدرك ما يدركه العقل من الحسن والقبح فيكون كل ما أدركه العقل مما يدركه الشارع أيضاً إلّا أنّه لا يستلزم ذلك الحكم الشرعي؛ إذ لا موجب لتوهم أنّ نفس ادراك الحسن والقبح يكون حكماً وتشريعاً من قبل الشارع كما أنّه لا يلزم عليه أن يشرع على طبقه تكليفاً، فلعله يكتفى بحكم العقل وادراكه وأمّا على الثالث فحيث إنّ الشارع أيضاً يكون مدركاً لحكم العقل ويكون المراد منه الشوق والميل فقد يقال بأنّ الملازمة ثابتة، إذ معنى ذلك ميل الشارع والرغبة نحو الفعل أو الترك وهذا بأنّ الملازمة ثابتة، إذ معنى ذلك ميل الشارع والرغبة نحو الفعل أو الترك وهذا الحكم الشرعي، فإنّه إذا كان مجرد القبح والحسن والشوق والميل فقد يقال وهو روح الحكم وجوهره ولكن هذا بحسب الحقيقة مبني على تشخيص حقيقة الحكم الشرعي، فإنّه إذا كان مجرد القبح والحسن والشوق والبغض لدى الشارع متحققة هنا لا محالة، وأمّا إذا كان الحكم بمعنى التشريع متقوماً بالتصدي المولوي لتسجيل الفعل أو الترك على ذمة العبد زائداً على مبادئ الحكم كما هو الصحيح بحيث يكون في طول ذلك اطاعة وعصيان وانقياد وتمرّد على ذلك التصدي المولوي فلا ملازمة بين حكم العقل وحكم الشارع كما هو واضح.

وأمّا اشكال الاستحالة بملاك اللغوية في مقام الامتثال والمحركية فكما أجيب عليه في الكتاب من أنّ التحريك بملاك عدم هتك المولى والتمرد عليه غير التحريك بالملاك الأولي المدرك حسنه أو قبحه عقلاً.

وأمّا البحث عن امكان تطبيق تلك الكبرى في باب التجرّي فقد ذكر للمنع محاولات ثلاث، وهذه المحاولات جميعاً تثبت استحالة جعل الحرمة شرعاً للتجري في عرض جعل الحرمة الواقعية، سواء أثبتنا ذلك بقانون الملازمة أم بغير ذلك، فلا تختص بهذا الدليل على حرمة التجري بالخصوص: المحاولة الأولى: وهي للميرزا النائيني الله وحاصلها: إن جعلت الحرمة على الخمر الواقعي والخمر معلوم الحرمة بجعل واحد بأن يقول: الخمر أو ما علم أنّه خمر محرم حرام لزم التهافت؛ لأنّ الثاني في طول الأوّل. وإن جعلت الحرمة عليهما بجعلين أحدهما يختص بالخمر الواقعي والآخر بمعلوم الخمرية والحرمة فإن كان الجعل الثاني مخصوصاً بموارد التجري بالمعنى المقابل للمعصية، استحال وصوله إلى المكلّف؛ لأنّ المتجري يجد نفسه عاصياً دائماً، وإن كان عاماً يشمل العاصي أيضاً لزم اجتماع المثلين؛ لأنّ النسبة بين العنوانين في نظر القاطع العموم المطلق، إذ هو يرى أنّ كل قطعه مصيب للواقع فيكون حرمة معلوم الخمرية أخصّ من حرمة الخمر الواقعي وهو محال.

وأجاب السيد الشهيد من الفرض الأوّل بأنّه لا تهافت، إذ بحسب عالم المجعول الذي يكون التجري منوطاً به \_ لأنّ المنجز إنّما هو الحكم الفعلي لا الجعل \_ تكون حرمة الخمر الواقعي متقدماً في الرتبة على حرمة معلوم الخمرية، والحرمة واحدى الحرمتين غير الأخرى نظير ما يقال في باب الإخبار مع الواسطة.

لا يقال: هذا الجواب يدفع محذور التهافت بلحاظ مرحلة الفعلية والانحلال التي هي مرحلة تصورية لا تصديقية فلا موضوع للاشكال المذكور فيه، ولكن لا يدفعه بلحاظ مرحلة الجعل واللحاظ الذي هو أمر تصديقي حقيقي، فإنّ التجري لحكم كالعلم به يكون من القيود والتقسيمات الثانوية الطولية للحكم، وقد تقدم من السيد الأستاذ في في بحث التعبدي والتوصلي استحالة أخذها في الموضوع أو متعلّق شخص ذلك الحكم للتهافت في اللحاظ، ففي المقام الجامع بين الخمر وغير الخمر الذي تنجزت حرمة الخمر في مورده يكون لحاظه في طول لحاظ نفس الحرمة التي يراد جعلها بهذا الجعل في طرف المحمول؛ فأخذه في الموضوع تهافت.

وبعبارة أدق: يوجب أن يلحظ الحكم بلحاظ اخباري مفروغ عنه ولحاظ انشائي لايجاده واللحاظان متهافتان لا يجتمعان في جعل واحد.

فإنّه يقال: بل يدفعه لتعدد الحكم وانحلاليته في عالم اللحاظ أيضاً، فعندما يقال: (لا تشرب الخمر، وما يعلم بأنّه خمر حرام)، الحرمة المجعولة للخمر الواقعي غير الحرمة المجعولة لمعلوم الخمرية والحرمة فلا تهافت حتى في اللحاظ في عالم الجعل كما هو الحال في جعل الحجّية لطبيعي الخبر الذي له أثر شرعي، فلا يرد المحذور المتقدم هنا.

وأجاب عن الفرض الثاني: بأنّ الجعل الثاني ليس موضوعه خصوص التجري العلمي بل مطلق التجري الثابت في تمام موارد تنجز الواقع سواء بالعلم أو بالاحتمال المنجز فيكون الخطاب كل ما ليس خمراً واقعاً ولكنه تنجزت حرمته على المكلف فهو حرام. وهذا قابل للوصول إلى المكلّف وتحريكه ولو في موارد الاحتمال المنجز حيث إنّه سوف يعلم اجمالاً بالحرمة إمّا لكونه خمراً أو تجرياً، وهذا وصول إجمالي للحكم وهو كاف للمحركية ودفع اللغوية.

وأمّا عدم امكان الوصول التفصيلي فليس بلازم، كما أن هذا لا يعني اختصاص الحرمة بملاك التجري بموارد الاحتمال المنجز، بل يثبت حتى في مورد التجري بالقطع بالحرمة، غاية الأمر لم تكن منجزة عليه؛ لأنّه يرى ارتفاع موضوعها في حقّه نظير إطلاق الحكم لموارد الجهل المركب بانتفاء موضوع التكليف. لايقال: هذا الجواب لا يتم على مسالك الميرزا والقوم من الايمان بقاعدة قبح العقاب بلا بيان حتى في أطراف العلم الإجمالي لولا التعارض.

وتوضيح ذلك: أنّ الاحتمال المنجز تارة يكون تنجزه بلحاظ امارة أو أصل محرز لخمرية الشيء مثلاً، وأخرى لمنجزية نفس الاحتمال كما في أطراف العلم الإجمالي أو موارد الشك في الامتثال؛ أمّا الأوّل فمن الواضح أنّ الامارة أو الأصل المحرز كما ينجز الحرمة الواقعية ينفي موضوع الحرمة بملاك التجري بنفيه لجزء موضوعه ولا محذور فيه من ناحية العلم الإجمالي؛ لأنّ طرفه الآخر وهو الحرمة الواقعية قد تنجز به فيكون العلم الإجمالي هنا منحلاً لا محالة. وأمّا الثاني فلأنّه تجري قاعدة قبح العقاب بلا بيان عن الحرمة بملاك التجري ولا تعارض بشيء؛ لأنّ الطرف الآخر \_ وهو الحرمة الواقعية حسب الفرض.

وبعبارة أخرى: على مسلك قبح العقاب بلابيان لا يعقل جعل هذه الحرمة ؛ لعدم امكان منجزيتها لا في مورد التجري بمخالفة القطع ولا في مورد التجري بمخالفة الاحتمال المنجز ؛ لأنّه في الأوّل يقطع بانتفاء قيد الموضوع ، وفي الثاني تجري القاعدة لنفيها عقلاً من دون محذور .

بل على مسلك حق الطاعة لو قيل بعموم البراءة الشرعية أيضاً لا يبقى مورد للمنجزية ، وإن كانت معقولة ثبو تاً .

فالحاصل: هذا الحكم لا يمكن وصوله وصولاً منجزاً لا بالعلم التفصيلي ولا الإجمالي المنجز لكلا طرفيه؛ لأنّ هذا العلم الإجمالي المتولد منه دائماً يكون في طول تنجز الحكم الواقعي المحتمل الذي هو أحد طرفي العلم فيكون منحلاً دائماً. نعم، يمكن أن يكون منجزاً في طول جعل الاحتياط في موارد الشبهات، فهذا الحكم بنفسه وبلا جعل وجوب الاحتياط لا يمكن أن يكون منجزاً وإنّما يمكن أن يكون كذلك بضميمته، وهذا المقدار لو فرض كفايته ثبوتاً لمعقولية الجعل ولكن حيث إنّه اثباتاً لم يجعل ايجاب الاحتياط شرعاً في الشبهات البدوية فلا يكون معقولاً.

فإنّه يقال: لا موضوع لجريان البراءة العقليّة أو الشرعية في المقام؛ للعلم بثبوت تكليف واحد في مخالفة عقاب وعدم وجود تكليفين بالحرمة \_ إذ المفروض أنّ المراد بالتجري ما يقابل المعصية ولا يجتمع معها \_ لأنّه لو أريد باجراء البراءة نفي العقوبة الزائدة فهي مقطوعة العدم، وإن أريد نفي العقوبة الواحدة فهي مقطوعة الثبوت وهذا واضح.

والمقصود: أنّ جعل حرمة التجري بهذا المعنى ليس لغواً؛ لأنّه قابل للوصول العلمي الإجمالي، وهو أشدّ تحريكاً وتنجيزاً لأغراض المولى من الاحتمال المنجّز كما هو واضح.

> وأُجيب عن الفرض الثالث في كلام السيد الخوئي ﷺ : أوّلاً: بامكان فرض عدم وصول حرمة الخمر الواقعي للمكلف.

**وثانياً**: بعدم المحذور في تعدد الحكم على نحو العموم المطلق كما في نذر الصلاة الواجبة.

ويرد الأوّل: أنّه إن أريد اختصاص الحرمة بمن يعلم بالخمرية ولا يعلم حرمته فهذا خروج عن مبحث التجري ولا ملاك لدعوى الحرمة فيه؛ لأنّ الملاك والدليل على الحرمة هو الملازمة وهي فرع العلم بالحرمة والقبح، وإن أريد عدم الوصول الواقعي بمعنى عدم الاصابة فهو لا يرفع مشكلة اجتماع المثلين في نظر القاطع وإن رفع اجتماع المثلين في الواقع .

ويرد على الثاني: أنّه ليس من العموم المطلق بل من وجه كما هو واضح. وأجاب السيد الشهيد فلي على هذا الفرض بجوابين:

١ - إنّ النسبة بين الجعلين عموم من وجه لا مطلق؛ لأنّ القاطع إنّما يرى اصابة شخص قطعه حين قطعه للواقع ولا يرى اصابة كل قطع آخر له أو لغيره للواقع دائماً، فبحسب نظره أيضاً النسبة بين الجعلين عموم من وجه بحيث يكون معقولاً جعلهما وإنّما يرى في خصوص مورد قطعه الشخصي الاجتماع بينهما.

وبعبارة أخرى: أنّ ما يراه القاطع بحسب نظره واحداً هو المصداق للعنوانين لا نفس العنوانين الذي هو مناط الجعل، فالمكلف القاطع أيضاً عندما يلاحظ عنواني الخمر ومقطوع الخمرية والحرمة يجد أنّ النسبة بينهما عموم من وجه، وأمّا الانطباق في مورد القطع الخارجي للمكلف بحسب نظره فهذا مربوط بمرحلة الفعلية والتطبيق لا الجعل، والمفروض امكان جعل حكمين على موضوعين بينهما عموم من وجه بلا محذور اجتماع المثلين؛ لعدم كونهما عارضين على محل وعنوان واحد بل عنوانين.

٢ ـ انكار كبرى استحالة تعدد التكليفين المثليين مع كون النسبة بينهما العموم المطلق؛ إذ لا محذور في الأمر بالجامع والأمر بالحصة، لأنَّـه لو أُريـد لزوم محذور الاجتماع بلحاظ عالم المجعول والفعلية فهو عالم وهمي تصوري كما ذكرنا وإن أُريد لزوم المحذور بلحاظ عالم الجعل ونفس المولى فتعدد متعلق كل من التكليفين يكفي في دفعه، حيث إنّ العنوان الخاص غير العنوان العام، وإن أريد لزوم المحذور في مرحلة التحريك المولوي حيث يلغو فرض تحريكين في مورد واحد، فالجواب: أنّ التحريك نحو الحصة أثره الاتيان بها لمن يريد امتثال كل أوامر مولاه، والتحريك نحو الجامع أثره الاتيان به ولو في غير مورد الحصة لمن لا يريد تحقيق الحصة فلا لغوية.

لا يقال: هذا صحيح في مثل الأمر بالجامع والأمر بالحصة \_ أي التكاليف البدلية \_ وأمّا التكاليف الانحلالية كحرمة الخمر وحرمة التجري ووجوب اكرام كل عالم ووجوب اكرام الفقيه فلا يعقل فيه ذلك؛ لأنّ كل فرد بحسب الفرض له حكمه الخاص من الحرمة أو الوجوب، فجعل حكم آخر مماثل فيه لغو محض.

فإنّه يقال: لا لغوية فيه أيضاً ، إذ يكفي في عدمها تحريك من لا يتحرك من تكليف واحد من قبل المولى بخلاف ما إذا كان هناك تكليفان.

هذا إذا كان الاشكال من ناحية اللغوية ، وإذا كان الاشكال من ناحية محذور اجتماع المثلين فجوابه كفاية تعدد العنوان المعروض للحكمين في امكان ذلك كما يشهد به الوجدان .

ثمّ أنّ هنا جواباً آخر قد يذكر في المقام وحاصله: أنّ ما ذكر فيه من اللغوية في مقام المحركية أو جعل الحكم الأخص مع وجود الحكم الأعم في مورده إنّما هو محذور في مرحلة الاثبات الراجع إلى ظهور خطابات الشارع في أنّها تكون مجعولة بداعي التحريك والبعث وهذا إنّما يمنع عن اثبات الحكم الشرعي من لسان الدليل إذا كان الدليل عليه لفظياً ، وأمّا إذا كان الدليل على الحكم الشرعي لبياً عقلياً وهو قانون الملازمة بين ما حكم به العقل حكم به الشرع فلا محالة يكون الحكم الشرعي ثابتاً بروحه وحقيقته في عالم الثبوت لا محالة. إلاَّ أنَّ هذا الجواب غير تام؛ لأنَّ قانون الملازمة إنَّما يكشف عن جعل الحكم الشرعي إذا لم يكن لغواً، والمفروض أنَّ حقيقة الحكم الشرعي وروحه متقوّم بالتصدّي المولوي، لا مجرّد الحسن والقبح العقليين.

المحاولة الثانية: ما ذكره السيد الخوئي ﷺ من أنّ حرمة التجري إذا كانت مخصوصة بغير موارد العصيان فهذا مضافاً إلى أنّه بلا موجب لعدم أسوئية التجري عن المعصية لا يمكن أن يصل إلى المكلّف كما تقدم، وإن فرض شموله لموارد العصيان أيضاً لزم التسلسل إذ يكون لهذه الحرمة عصيان وهو قبيح عقلاً فيكون محرماً أيضاً وهكذا.

وهذه المحاولة في الواقع نفس المحاولة السابقة، غاية الأمر قد استعيض فيها محذور لزوم اجتماع المثلين بمحذور التسلسل، ففيما يتعلق بالتقدير الأوّل يجاب عليه بما تقدم، وأمّا محذور الأسوئية فغير لازم إذ يكفي وجود الحرمة الشرعية في مورد العصيان عن جعلها ثانية بخلاف التجري. وفيما يتعلق بالتقدير الثاني أجاب السيد الشهيد شيُّ بأنّه لا محذور للتسلسل في الأمور الاعتبارية الانشائية.

وهذا الكلام بحاجة إلى تمحيص، فإنّ الحكم والتكليف متقوم بـالتصدي المولوي وهو أمر حقيقي يستحيل التسلسل فيه.

وإن شئت قلت: إنّ الحكم بمعنى الجعل ومبادئه أمر حقيقي وإنّما المجعول أمر اعتباري، والحل: أنّ هنا في مقام الجعل تصدياً من المولى لتحريم كـل عصيان على المكلف بنحو القضية الحقيقية الشاملة لنفسها أيضاً في مقام الفعلية فيكون التسلسل في مرحلة الأحكام الفعلية المجعولة لا الجعل، وقد تقدم أنّها أحكام تصورية وهمية لا تصديقية حقيقية ليستحيل التسلسل فـيها، فكـلما افترض في هذا العالم التصوري من تحقق عصيان جديد كان له حرمة مجعولة جديدة تنتهي بانتهاء التصور .

المحاولة الثالثة: ما ذكره السيد الخوئي ﷺ أيضاً وهو منسوب إلى الميرزا الشيرازي ﷺ من أنّ كبرى الملازمة تتم في حق الأحكام العقلية الواقعة في سلسلة علل الأحكام الشرعية كقبح الكذب والغصب لا معلولاتها كما في قبح العصيان والتجري للزوم اللغوية هنا، فلابد وأن يكون الأمر والنهي الواردين فيها ارشادياً لا مولوياً.

وهذا يختلف عمّا تقدم في البحث الكبروي عن الملازمة؛ إذ لا يقال هنا إنّه لا تعدد ولا تأكد للمحركية؛ لأنّ ما يتولد من المحركية ثابت بسنخه وشخصه لولا جعل الحرمة الثانية، أمّا الأوّل فواضح، وأمّا الثاني فلأنّه لا يكون هناك ملاك جديد للمولى في الفعل غير نفس الملاك الأوّل وحكمه الأوّل المتنجز بحسب الفرض، فروح هذا البيان يرجع إلى ما بيناه في الفرض الثالث من المحاولة الأولى من أنّ جعل حكم آخر لحرمة التجري الذي هو في طول منجزية الحكم الأوّل لغو في مرحلة المنجزية والمحركية، ولا يقاس بموارد تعدد الملاك الموجب لجعل حكمين يتأكدان في مورد اجتماعهما.

والجواب: ما ذكرناه من معقولية ذلك كلما كان يلزم من جعل الحكم الثاني اشتداد مرتبة المحركية والمنجزية والحافظية كما إذا جعلت الحرمة الثانية على طبيعي التجري والانقياد، فإنّ انساناً ربما يطيع التكليف المنجز عليه بالعلم دون ما يتنجز عليه بالاحتمال؛ إذ لا اشكال في وجود مراتب للمحركية والتنجز، وهذا واضح. ص ٦٣ قوله: (وهو خارج عن بحث التجري المرتبط بالقطع الطريقي...) أي كان السفر مع مظنة الهلاك معصية بعنوانه الأولي والبحث عـن حـرمة التجري بالعنوان الثانوي فيخرج عن الدلالة على المقصود.

ص ٦٣ قوله: (فإنّه حيث قـصد المـعصية لا فـرق بـينهما أصـلاً كـما لا يخفى...).

بل تقدم أنّ القصد لا يتعلق بالخارج وإنّما يتعلق دائماً بـالوجود العـلمي وما يراه الفاعل خارجاً فلا تعدد في قصد الحرام بين موارد التجري والمعصية.

ثمّ إنّ المراد من قوله: (أراد قتل صاحبه) ليس مجرد النية فإنّ الارادة تستعمل في التلبس بالفعل الخارجي كما لا يخفى على من لاحظ الاستعمالات، فهذه الطائفة الأولى كلها تدل على حرمة عناوين أخرى هي أفعال جانحية أو جارحية تكون من أعظم المحرمات كالمبارزة بالسيف والمحاربة أو الرضا بفعل المنكر \_ رغم أنّه فعل الغير لا نفسه \_ الذي هو نوع تثبيت وتعزيز للمنكرات والظلم واضمار السوء والسيئة أو غير ذلك ولم أجد فيها ما يدل على مسألة استحقاق العقوبة بمجرد النية على المعصية من دون فعل، لأنّها جميعاً تدلّ على تحقق عنوان آخر محرّم في مورد تلك النيّة حتى مثل قوله الإنّ : «نيّة الفاجر أو الكافر شرّ من عمله » فضلاً عن روايات الاعانة على الإثم فراجعها.

ثمّ إنّه قد يقال: بأنّ من ألسنة إثبات الحرمة لسان ترتيب استحقاق العقوبة على فعل من الأفعال فيكفي الدلالة على استحقاق العقوبة أو ترتبها لاثـبات الحرمة في المقام أيضاً. ويمكن أن يجاب: بأنّ استظهار التحريم إنّما يكون فيما إذا لم يكن الفعل في نفسه قبيحاً عقلاً يستحق فاعله العقوبة كما إذا قال: من شرب الخمر أكبه الله في النار، وإلّا أمكن أن يكون بيان الاستحقاق ارشاداً إلى القبح والاستحقاق العقلي فلا يتم الظهور المذكور حينئذٍ.

وفي قبال هذه الطائفة توجد طائفة ثانية تدلّ على نفي العقاب على مجرد نيّة الحرام إذا لم يعمله.

وقد وقع البحث في كيفية الجمع بينها وبين الطائفة الأولى، وأهمّ ما ذكـر وجهان:

١ – ما ذكره الشيخ من تخصيص روايات نفي العقوبة بما إذا رجع من نفسه،
وروايات العقوبة على ما إذا لم يرتدع عن قصده، وإنّما حيل بينه وبين العمل؛
لأنّ النبوي المتقدم بمقتضى ذيلها يدل على العقاب فيمن حيل بينه وبين الحرام،
فيقيد به الطائفة الثانية، فتنقلب النسبة بينها وبين سائر روايات الطائفة الأولى.

وفيه: أوّلاً \_ بطلان كبري انقلاب النسبة.

**وثانياً \_** عدم تمامية الصغرى كما هو موضح في الكتاب.

نعم، يمكن تتميم الجمع المذكور بملاحظة ما في صحيحة أبي بصير: «انّ المؤمن ليهمّ بالسيئة أن يعملها فلا يعملها فلا تكتب عليه»<sup>(١)</sup> ورواية حمزة بن حمران: «ومن همّ بسيئة فلم يعملها لم تكتب عليه حتى يعملها فإن لم يعملها كتبت له حسنة وإن عملها اُجّل تسع ساعات فإن تاب وندم عليها لم يكتب

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١: ٣٦.

عليه»<sup>(1)</sup> فإنّهما خاصّان بما إذا لم يعمل من نفسه فيكون أخصّ مطلقاً من الطائفة الأولى فتخصصها فتنقلب النسبة بينها وبين ما هو عام من الطائفة الثانية إلى التخصيص.

هذا لو فرض وجود إطلاق في روايات الطائفة الثانية ولم يدع انصرافها إلى خصوص صورة الارتداع من نفسه ولو بقرينة أنّها بصدد الحثّ على الندم والتراجع عن النية وإلّا كان مفادها نفي العقوبة حتى إذا لم يصادف الواقع لخطأ عمله فإنّ مثل عنوان (لا يؤاخذ أهل الفسق حتى يفعلوا) مثلاً لو فرض اطلاقه لما إذا ارتدع للعجز لا من نفسه يشمل ما إذاكان الارتداع للجهل أيضاً لأنّه ينفي كتابة أيّة سيئة حتى يصدر الفعل منه؛ وبناءً على هذا لا نحتاج إلى كبرى انقلاب النسبة فيصح هذا الجمع.

٢ ـ ما ذكره السيد الشهيد ﷺ من حمل الطائفة الأولى على استحقاق العقوبة والثانية على نفي الفعلية تنصلاً كما هو صريح بعضها.

وهذا الجمع يفيد في غير الروايات من الطائفة الأولى الصريحة في فعلية التسجيل على العبد كقوله ﷺ : «كلاهما في النار» في النبوي فإنّ مثل هذا اللسان لابد وأن يحمل على صدور فعل محرم منه وهو المحاربة مع المسلم كما تقدم.

ثمّ إنّ نفي فعلية العقاب على مجرد النية تفضّلاً من المولى سبحانه وتعالى بهذه الروايات لا يرفع الاستحقاق والقبح العقلي، ولا يكون بمعنى الترخيص

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٣٧.

والتجويز الشرعي للارتكاب كما في موارد الترخيصات الشرعية في الشبهات، بل لا يعقل الترخيص فيه، فإنّه كالترخيص في المعصية من حيث عدم امكانه مع حفظ عنوان المعصية والتجرّي لكونه قبيحاً ذاتاً.

تنبيهات:

يرد على كلام صاحب الفصول يني أنّه يتصور الحسن والقبح أمرين واقعيين كالمصلحة والمفسدة قد يخطأ فيهما الفاعل، وهذا إنّما يعقل بناءً على كونهما مجعولات عقلائية لحفظ المصالح الواقعية، وأمّا بناء على كونهما عقليين ذاتيين لموضوعيهما فيستحيل انفكاكهما عن موضوعهما العقلي كلما تحقق فلا يمكن أن يرتفعا في مورد إلّا بأن يرتفع الموضوع ولو ببعض قيوده، كما أنّهما متقومان بالوصول وليسا من قبيل المصلحة والمفسدة أمران واقعيان. نعم، قد يكون وصول المصلحة رافعاً لموضوع القبح كما في ضرب اليتيم تأديباً فإنّه ليس ظلماً، أو الكذب للاصلاح فإنّه ليس اغراءً واغواءً، وهذا هو معنى اختلاف الحسن والقبح بالوجوه والاعتبارات.

وبناءً على هذا يرد على ما استنتجه صاحب الفصول:

أوَّلاً ـ أنَّ الكسر والانكسار إنَّما يتعقل بين الأمرين الواقعيين كالمصلحتين أو المصلحة والمفسدة، ولا يتعقل في باب الحسن والقبح الذاتيين؛ لأنَّه إذا كان موضوع كل منهما متحققاً كان ثبوته فيه ذاتياً ضرورياً، وإلَّا كـان مرتفعاً، فأمرهما يدور بين الوجود والعدم لا الكسر والانكسار فإنّه غير معقول فيهما.

ثانياً \_ أنَّ الحسن والقبح حيث إنَّ العلم والوصول تمام الموضوع فيهما فلا يعقل تأثير المصلحة أو المفسدة بوجوديهما الواقعيين في رفعهما أو رفع موضوعيهما وإنّما قد يعقل ارتفاع موضوعيهما بوصول المصلحة والمفسدة كما ذكرنا، والمفروض في موارد التجري عدم وصول الواقع، بل في موارد التجري لا يعقل الوصول، إذ به يرتفع موضوع التجري.

وثالثاً - أنّ القبيح في موارد المعصية نفس القبيح في موارد التجري وهو التمرد على المولى المتحقق بفعل الحرام الواقعي والحرام الخيالي على حدّ سواء، فلا يتعدد القبح فضلاً عن استحقاق العقوبة في موارد العصيان، وهذا أيضاً نشأ من تصور أنّ القبح موضوعه يمكن أن يكون أمراً واقعياً قد يصيبه المكلف وقد يخطئه.

ورابعاً – لو تمّ ما ذكر لجرى في المعصية في الموالي العرفية أيضاً كما إذاكان المولى العرفي مخطأ في تشخيص مصلحته فأمر بما فيه مفسدة أو نهى عمّا فيه مصلحة ومع ذلك خالفه العبد مع أنّه لا يلتزم به صاحب الفصول حيث إنّه أراد بيان الفرق بين التجري والمعصية.

## أقسام القطع الموضوعى:

قسم القطع الموضوعي إلى المأخوذ بنحو الصفتية والمأخوذ بنحو الطريقية، وكل منهما إلى ما يكون جزء الموضوع والواقع جزؤه الآخر وما يكون تمام الموضوع، وهذا التقسيم إنّما كان استطراقاً وبهدف البحث في المقام القادم عن مدى وفاء أدلّة الحجج والامارات بقيامها مقام القطع الموضوعي من هذه الأقسام.

وقد وقع الاشكال في هذا التقسيم تارة بالمنع عن بعض أقسامه وجعل الأقسام أقل، وأخرى باضافة أقسام أخرى، فهنا ملاحظات عديدة: الملاحظة الأولى: ما ذكره الميرزا النائيني ﷺ من أنّ القطع المأخوذ بنحو الطريقية والكاشفية تمام الموضوع غير معقول؛ لأنّه مستلزم للتهافت، وقد بيّن التهافت في كلماتهم بأحد تقريبين:

الأوّل: ما فهمه المحقق العراقي ﷺ من كلام الميرزا \_ ولعلّه ظ اهر أجود التقريرات \_ من ارادة التهافت في اللحاظ حيث إنّ أخذه تمام الموضوع مقتضى لحاظ القطع مستقلاً في موضوع الحكم من دون ملاحظة متعلقه وأخذه بما هو طريق معناه لحاظه آلياً وطريقاً إلى متعلقه، أي لحاظ الواقع وذي الطريق اللازم لعدم الالتفات إلى نفس العلم والكاشف فيلزم التهافت في كيفية لحاظ القطع .

وهذا البيان واضح الاندفاع كما أفاد المحقق العراقي في نفسه، وحاصله: - بتوضيح منا -: أنّ التهافت إذا ادعي لزومه في عالم الجعل الذي فعل المولى فمن الواضح أنّه لا يأخذ في موضوع جعله إلّا مفهوم القطع وهو غير متوقف على فعلية القطع بل على فرض وجوده ومفهوم القطع ليس فيه طريقية أو كاشفية في اللحاظ. وإن ادعي لزومه في مرحلة الفعلية ولدى القاطع فلا إشكال أنّ القاطع أيضاً يمكنه أن ينظر إلى قطعه بنظرة أخرى فيراه مستقلاً بما هو انكشاف وطريق بل لا يحتاج في مرحلة المجعول إلى أكثر من العلم بوجود الموضوع و تحققه ولو لم يكن ملحوظاً بلحاظ استقلالي كما هو واضح.

فالحاصل هذا خلط بين مقام الجعل ومقام الفعلية . على أنّه لو تم لتم في أخذ القطع بنحو جزء الموضوع أيضاً؛ لأنّ المرآتية محفوظة فيه ، مع أنّ اللازم في كيفية لحاظ الموضوع بتمام أجزائها الاستقلالية لا المرآتية .

الثاني: ما هو ظاهر عبائر مدرسة الميرزا من ارادة التهافت والتناقض في الواقع لا في اللحاظ، حيث إنّ فرض كون القطع كاشفاً هو فرض ايصاله إلى متعلقه وبالتالي ثبوت المقطوع به كجزءٍ أو قيد وإلّا لم يكن كشف في البين، وفرض كونه تمام الموضوع هو فرض عدم دخالة الواقع في تـرتب الحكـم وفعليته ولو لم يكن القطع كاشفاً وطريقاً إلى الواقع وهو خلف وتناقض.

والجواب: أنّه وقع خلط بين الكاشفية الذاتية للقطع والكاشفية العرضية المجازية المساوق مع وجود المنكشف في الخارج فالميرزا فهم الثاني والمحقق الخراساني قصد الأوّل، ومقتضى إطلاق دليل أخذ القطع الموضوعي لموارد الجهل المركب ما قصده المحقق الخراساني، اللّهمّ إلّا أن يقال: إنّ الكاشفية عرفاً ما ذكره الميرزا لا الكاشفية الذاتية فإنّها أمر فلسفي يساوق عرفاً الصفتية لا الكاشفية، ولكنه لا موجب له، فإنّ العرف أيضاً يفهم كاشفية القطع في موارد الجهل المركب والمنبه عليه ثبوت الإطلاق في دليل القطع الموضوعي له أيضاً.

الملاحظة الثانية: ما قد يظهر من كلمات المحقق الأصفهاني الله من أنّ كاشفية القطع الذاتية عين القطع وليست صفة زائدة على ذاته حتى يمكن الغائها؛ لأنّ القطع تمام حقيقته الكاشفية وذاته الكشف. نعم، بناءً على تفسير الميرزا النائيني أني للكاشفية وارادة الكشف المجازي إلى الواقع تكون الكاشفية الذاتية معنىً صفتياً للقطع لا محالة.

وكأنّه أجاب على مثل هذا الاشكال صاحب الكفاية الله عبارة في الكفاية يمكن ارجاعها إلى جوابين:

 ١ - إنّ العلم نور في نفسه ونور لغيره، فتارة يؤخذ بلحاظ نوريته الذاتية ولنفسه فيكون صفتياً، وأخرى بلحاظ منوريته لغيره فيكون طريقياً.

وفيه: أنّ ملاحظة نوريته عبارة أخرى عن ملاحظة الطريقية والكاشفية

وإذا ألغيت حيثية النورية ولوحظ مجرد الحضور في النفس شمل كل حاضر في النفس ولزم الغاء أخذ عنوان القطع والانكشاف فيه وهو خلف. وأمّا مقصودهم من العبارة فهو أنّ العلم بنفسه ظهور فلا يحتاج إلى مظهر آخر.

٢ - إنّ العلم من الأعراض ذات الاضافة والتعلق بمتعلق فتارة نلحظ ذات
١ الاضافة مع قطع النظر عن معلومه ومتعلقه، وأخرى نلحظه بما هو مضاف إليه،
فالأوّل صفتي والآخر طريقي.

وفيه: إن أريد اضافته إلى المعلوم بالذات فهي اضافة اشراقية كاضافة الوجود إلى الماهية لا حقيقية مقولية، أي لا تعدد فيه بينهما ولا تغاير إلّا بالتحليل والاعتبار، فهي عين ظهور المضاف إليه واشراقه الذي هو الطريقي. نعم، لو أريد الغاء متعلق العلم وأخذ جامعه كان معقولاً إلّا أنّه غير محتمل للزوم ترتب الأثر على العلم بكل شيء وهو غير مقصود جزماً، وإن أريد اضافته إلى المعلوم بالعرض فهي وإن كانت اضافة مجازية وليست متقومة للعلم، إلّا أنّه أمر زائد على طريقية العلم المأخوذة فيه على أنّ أخذها يؤدي إلى عدم امكان كونها تمام الموضوع حينئذٍ.

ويمكن أن يجاب على هذه الملاحظة بأنّ الطريقية عبارة عن أخذ الانكشاف المذكور ، والصفتية عبارة عن أخذ ملازمات هذا الانكشاف التكوينية كسكون النفس واطمينانها مع الانكشاف ، وهذا يعني أخذ خصوصية صفتية زائداً على ذات القطع والانكشاف وهذا لعلّه يقبله المحقق الأصفهاني شَيْ أيضاً.

أو بتعبير أدق: أخذ الانكشاف بما هو صفة وعارض على النفس بنحو يكون له وجود مستقل عرضي فيها فإنّ هذه الخصوصية المقولية ليست مقوّمة للعلم، بدليل عدم ثبوته في علم الباري مع أنّه انكشاف للباري أيضاً، أي بما هـو وجود عرض خاص على النفس الناطقة ، وهذا هو معنى الغاء حيثية الكاشفية في القطع .

الملاحظة الثالثة: قسّم بعض الأعاظم<sup>(١)</sup> القطع الموضوعي المأخوذ على نحو الطريقية سواء كان جزء الموضوع أو تمامه إلى قسمين أيضاً \_ فكانت أقسامه أربعة وباضافة القسمين في الصفتي ستة \_:

١ - أن يكون مأخوذاً في الموضوع بما هو كشف تام، فلا تقوم مقامه
الامارات

٢ - أن يكون مأخوذاً بما هو أصل الكشف ومن مصاديقه فتقوم الامارات مقام.

والظاهر منه أنّ مبنى قيام الامارات مقام القطع الموضوعي المأخوذ على وجه الصفتية بنفس أدلّة الحجّية إنّما هو أخذ العلم بما هو من مصاديق أصل الكشف في موضوع الحكم فيكون دليل تتميم الكشف في أدلّة الحجّية محققة وجداناً للموضوع.

وفيه: إن أريد أخذ القطع بما هو حجة في موضوع الحكم الشرعي صحّ قيام الامارات مقامه بنفس دليل الحجّية في بعض الموارد لا مطلقاً على ما سوف يأتي شرحه، إلّا أنّ هذا خروج عن باب القطع الموضوعي وأخذ عنوانه في موضوع الحكم، ومعناه أنّ الموضوع للحكم الشرعي ابتداءً مطلق الحجة لا عنوان القطع، فليس هذا تقسيماً للقطع الموضوعي؛ لوضوح أنّ تقسيمات

<sup>(</sup>١) درر الفوائد، وتهذيب الأصول. ولكن في الدرر سمى الأوّل بالصفتي وهو غريب، فـإنّ تـمامية الكشف عين الطريقية التامة.

القطع الموضوعي لابد وأن يفترض لها مقسماً مشتركاً هو أخذ القطع موضوعاً للحكم لا أخذه معرفاً ومشيراً إلى عنوان آخر أوسع منه من أوّل الأمر، فقيام الامارة مقام القطع الموضوعي لابد وأن يكون ببركة دليل الحجّية ومن ناحيته لا من ناحية أنّ الموضوع من أوّل الأمر ليس هو القطع، فإنّ هذا أمر واضح لا إشكال فيه عند أحد.

وإن أريد التحفظ على دخالة عنوان القطع والكشف في الموضوع بحيث يحتاج في مقام الامارة مقام القطع الموضوعي على نحو الطريقية استفادة ذلك من دليل الحجّية ورد عليه:

أوّلاً ـ أنّه سوف يأتي انّ جعل الامارة حجة لا يفي باثبات ذلك حتى لو قيل إنّ المجعول هو الكاشفية والعلمية؛ لأنّ هذا يجعل الامارة كشفاً اعـتبارياً لا حقيقياً، وكل عنوان يشمل أفراده الحقيقية لا الاعتبارية.

وثانياً - لو فرض كفاية جعل الحجّية للامارة في اثبات كونها كشفاً وبالتالي قيامها مقام القطع الموضوعي بنحو الطريقية فأيضاً لا مجال لهذا التقسيم إذ على كلا شقيه سوف تقوم الامارة مقام القطع الموضوعي المذكور؛ لأنّ دليل الحجّية يجعل الامارة كشفاً تاماً لا ناقصاً . نعم ذات الإمارة قد تكون كشفاً ناقصاً كالظن ولكنه لا إشكال في عدم قيامها مقام القطع الموضوعي المذكور.

نعم لو أريد من تمامية الكشف الجنبة الصفتية فيه تمّ الأثر المذكور، ولكنه خارج عن القطع الموضوعي على وجه الطريقية وداخل في القطع الصفتي، فلا تكون الأقسام ستة بل أربعة؛ ولعلّ ظاهر عبارة صاحب الدرر هذا المعنى، ويمكن أن يكون هذا الكلام منهم لأنّهم رأوا أنّ القطع حقيقته وذاته الكشف فلا يعقل انقسامه إلى الصفتي والطريقي إلَّا بأخذ حيثية الكشف تاماً تارة وأصله أخرى، وقد عرفت عدم تماميته على كل حال. فالتقسيم المذكور إمّا خارج عن المقسم أو لا يكون صحيحاً.

الملاحظة الرابعة: ما ذكره صاحب الكفاية فلمن أنّ القطع المأخوذ على نحو الصفتية ينقسم إلى أربعة أقسام لا قسمين؛ إذ قد يؤخذ القطع بما هو صفة للقاطع وقد يؤخذ بما هو صفة للمقطوع به، وكل منهما قد يكون على نحو جزء الموضوع أو تمامه فتكون الأقسام ستة لا أربعة.

وقد أجاب عليه السيد الشهيد الله تبعاً لمدرسة الميرزا النائيني الله إذا أريد من المقطوع به المعلوم بالذات فهو نفس القطع وقوامه فإنّه قد تقدم أنّ القطع حقيقته الانكشاف والظهور لمتعلقه، وهذا متقوم بالقاطع والمقطوع به وإلّا كان كل قطع ولكل أحد حتى غير القاطع موضوعاً لترتب الحكم؛ ولهذا قلنا إنّ الصفتية إنّما تكون بأخذ حيثيات خارجة عن قوام العلم والانكشاف ملازمة معها كسكون النفس أو اطمئنانها. وإن أريد المعلوم بالعرض فقد عرفت أنّ هذه الاضافة مجازية وليس القطع مساوقاً معه وهو الطريقية عند الميرزا النائيني. على أنّه بناء على هذا لا يصح تقسيمه إلى ما يكون تمام الموضوع تارة وجزءه أخرى إذ أخذ هذه الصفة للمعلوم بالعرض فرع وجوده دائماً.

وقد يكون مقصود صاحب الكفاية ﷺ أنّ نفس تلك الخصوصية التكوينية الصفتية المأخوذة في القطع الصفتي زائداً على أصل الانكشاف تـارة تـؤخذ مضافة إلى القاطع، وأخرى مضافة إلى المقطوع به فيقال مثلاً كون الشيء مطمئناً به أو مسكوناً إليه وأخرى يقال كون المكلف مطمئناً وساكن النفس، وحينئذٍ يكون الجواب عليه بأنّ هذا التقسيم لا أثر مهم له، فإنّه حيث أخذت خصوصية صفتية في موضوع الحكم زائداً على ذات القطع والانكشاف فبأي نحو كانت تلك الخصوصية كان القطع الموضوعي صفتياً لا يمكن أن تقوم الامارة مقامه بنفس دليل الحجّية وإنّما يحتاج ذلك إلى عناية التنزيل المستقل للامارة منزلة تلك الخصوصية، وهذا ما لا يقوم به دليل الحجّية فهذا التقسيم ليس تقسيماً بحسب الحقيقة بل ملاحظة لأنحاء ومصاديق الخصوصيات الصفتية التي يمكن أخذها في القطع الموضوعي المأخوذ على نحو الصفتية.

قيام الامارة مقام القطع الطريقى:

هناك شبهتان:

١ ـ شبهة ابن قبة ومتفرعاتها في كيفية اجتماع الحكم الظاهري مع الواقعي مع
كونهما متضادين أو فيه نقض الغرض أو تحليل الحرام وتحريم الحلال.

٢ - شبهة كيفية تخصيص قاعدة قبح العقاب بلا بيان العقلية مع أنّ الأحكام العقلية لا تقبل التخصيص، والشبهة الأولى تبحث في مسألة كيفية الجمع بين الحكم الواقعي والظاهري في مستهل مبحث الظن، والثانية تبحث هنا لأنّها ترتبط بكيفية قيام الامارة مقام القطع الطريقي الذي هو المراد بالبيان والعلم في موضوع القاعدة العقلية المذكورة.

وحاصل الشبهة: أنَّ الامارة إمَّا أن تنجز الحكم الواقعي المشكوك أو تنجز حكماً آخر هو الحكم الظاهري، والثاني غير معقول؛ لأنّه خلاف كونه ظاهرياً. وليس هذا معناه قيامه مقام القطع الطريقي بل هو قطع وجداني بحكم آخر فيكون منجزاً، والأوّل تخصيص للقاعدة العقلية وهو غير معقول. وهذه الشبهة لا موضوع لها بناءً على مسلكنا من انكار القاعدة وارجاع المسألة إلى تحديد مقدار حقّ الطاعة كما هو موضّح في الكتاب. وقد أجيب عليها في كلمات المحققين بجوابين: الأوّل: ما هو ظاهر كلمات مدرسة المحقق النائيني في من أنّ الشارع يتصرف في موضوع القاعدة العقلية فيرفعها، وذلك بجعل العلمية والطريقية

يتصرف في موصوع الماحدة المعنية فيرعمه، ودنك بجمل المسلمية والصريقية والبيانية للامارة فيرتفع موضوع القاعدة العقلية ويتنجز الحكم الواقعي من دون مناقضة مع حكم العقل المذكور.

وهذا الجواب غير تام وذلك:

أوَّلاً - لأَنَّه تارة يراد بجعل العلمية الحكومة والتنزيل وأخرى الورود وايجاد فرد ومصداق من العلم والبيان وجداناً: أمَّا الأوَّل فهو غير معقول هنا، إذ لا يعقل التنزيل والحكومة إلَّا بلحاظ أحكام المشرع نفسه؛ لأنّ حقيقة التنزيل التوسعة أو التضييق في أحكام المشرع نفسه، كما أنّه لا يرفع الاشكال لأنّ روح الحكومة هو التخصيص والقرينة الشخصية والمفروض أنّ الحكم العقلي غير قابل للتخصيص.

وأمّا الثاني فلأنّه إذا أريد ايجاد فرد من العلم الوجداني بالجعل المذكور فهو واضح البطلان لوضوح أنّ العلم والبيان الحقيقي أمر تكويني لا يتحقق بمجرد الجعل والاعتبار، وإن أريد ايجاد فرد اعتباري من العلم – أي ما يراه ويسميه الشارع علماً، وقد سمينا ذلك بالحكومة الميرزائية الادعائية – فهذا قد ينفع في ترتيب الآثار المترتبة على العلم في لسان الشارع بلا حاجة إلى مؤنة التنزيل – ومنها تقدم الامارة على دليل الأصل المأخوذ فيه عدم العلم بهذا المعنى – ولكن لا ينفع في رفع موضوع القاعدة العقلية والذي هو البيان والعلم الحقيقي ، فالمناقضة مع الحكم العقلي باقية على حالها .

وثانياً - النقض بالأصول العملية خصوصاً غير التنزيلية كأصالة الاشتغال الشرعية فإنّه لا اشكال في امكان جعلها شرعاً، كما لا اشكال في كونها منجزة على تقدير جعلها بحيث لا تجري معها قاعدة قبح العقاب بلا بيان مع أنّه ليس المجعول فيها الطريقية والعلمية . وهذا يكشف عن أنّ روح الجواب غير مربوط بما هو المجعول في لسان دليل الحكم الظاهري وأنّ هذه المجعولات ليست إلّا مجرد صياغات وألسنة اعتبارية لا يمكن أن يكون جواب الشبهة مر تبطأ بخصوصية فيها كما تصورت هذه المدرسة فتعاملت مع هذه المجعولات الصياغية الاعتبارية وكأنّها أمور واقعية حقيقية غفلة عن أنّ الجواب لابد وأن يكون مر تبطأً بروح الحكم الظاهري الالزامي مهما كانت صياغته الاعتبارية الانشائية ، فإذا كانت تلك الروح موجودة لم تجر القاعدة العقلية ولو لم يكن المجعول اعتبار العلمية والطريقية ، وإذا لم تكن موجودة فلا يحدي اعتبار

الثاني: ما ذكره المحقق العراقي ﷺ فإنّه بعد أن التفت إلى الاشكال المتقدم على المحقق النائيني ﷺ وأنّ روح الجواب لا ترتبط بما هو المجعول الاعتباري بحسب ألسنة أدلّة الحكم الظاهري أجاب عن الشبهة بما يمكن ارجاعه إلى مقدمتين:

الأولى: أنّ حقيقة الحكم الظاهري \_ على ما سوف يأتي في دفع شبهة ابن قبة عنده \_ ابراز الحكم والارادة الواقعية بانشاءات أخرى متأخرة عن الانشاء الواقعي وأوسع منه حيث تشمل موارد الجهل التي قد لا يكون الحكم الواقعي ومبادئه ثابتاً في بعضها فهي على اختلاف ألسنتها ابراز وطريق للأحكام الواقعية؛ ولهذا تكون صورية في مورد عدم المصادفة وحقيقية في مورد المصادفة للواقع مبرزة لنفس تلك الأحكام والمبادئ؛ ولهذا تكون العقوبة على مخالفة الواقع في موردها لا نفسها، وهذا هو معنى طريقية الأحكام الظاهرية.

الثانية: لازم ما ذكر أنّه حين قيام الحكم الظاهري الالزامي في مورد سوف يكون الحكم والارادة الواقعية للمولى واصلاً إلى المكلّف على تقدير المصادفة وهذا يعني أنّ البيان تام على تقدير وجود الحكم في الواقع فلا موضوع للقاعدة العقلية؛ لأنّ موضوعه عدم البيان على تقدير وجود الحكم وهو منتفٍ هنا، إذ على تقدير المصادفة فالحكم الواقعي مبرز وواصل من خلال الانشاء الظاهري، ولعلّ الوجه في أنّه جعل موضوع القاعدة عدم البيان على تقدير المصادفة لا عدم البيان المطلق أنّ العذر مانع ومخالفة الواقع مقتضي للعقوبة فتكون على عدم البيان المطلق أنّ العذر مانع ومخالفة الواقع مقتضي للعقوبة فتكون على عدم المصادفة، وهو معنى عدم البيان على تقدير المصادفة، وأمّا على تقدير عدم المصادفة، فلا مقتضي للعقوبة على الواقع . نعم قد يعاقب عقاب التجري إذا يرتفع موضوع القاعدة حقيقة ووجداناً لأنّ موضوعها عدم البيان على تقدير المصادفة والمفروض أنّ الحكم الظاهري بيان على تقدير المصادفة. وهذا لعلّي يرتفع موضوع القاعدة حقيقة ووجداناً لأنّ موضوعها عدم البيان على تقدير المصادفة والمفروض أنّ الحكم الظاهري بيان على تقدير المصادفة. وهذا لعلّه يرتفع موضوع القاعدة حقيقة ووجداناً لأنّ موضوعها عدم البيان على تقدير المصادفة والمفروض أنّ الحكم الظاهري بيان على تقدير المصادفة. وهذا لعلّه المصادفة والمفروض أنّ الحكم الظاهري بيان على تقدير المصادفة. وهذا لعلّه

وهذا البيان أيضاً غير فنّي؛ لما ذكر في ردّه في الكتاب من أنّ المراد بالبيان هو العلم، ومن الواضح أنّه لا علم بالحكم الواقعي، والحكم الظاهري ليس بنفسه منجزاً، والعلم بالجامع بين حكم واقعي قابل للتنجيز وحكم ظاهري لا يقبل بنفسه للتنجيز ليس منجزاً، وهذا واضح. فالعبائر المذكورة ليست إلّا تـلاعباً بالألفاظ.

والصحيح في الجواب على الشبهة ما في الكتاب.

وبما ذكر فيه يتبين أنّ فذلكة الموقف في دفع الشبهة إنّما هو بما يبرزه الخطاب الظاهري من مرتبة الاهتمام المولوي بالملاكات الواقعية الالزامية بأي لسان كان الانشاء والجعل وأنّه لا موضوع للقاعدة العقلية على القول بها في مورد العلم بالاهتمام المذكور من قبل المولى وأنّه كالعلم بالحكم الواقعي في نظر العقل، ويترتب على ذلك الأمور الثلاثة المذكورة في الكتاب.

ثمّ إنّه قد يتوهم في مقام الاجابة على الشبهة أنّ الموضوع للقاعدة العقلية هو عدم البيان بمعنى عدم الحجة على الحكم، وبقيام الدليل على حجّية الامارة يتحقق فرد من الحجة حقيقة ووجداناً فيكون الرفع بالورود.

وفيه: إن أريد بالحجة مطلق المنجز رجعت قضية قبح العقاب \_الذي يعني التأمين وعدم التنجيز \_بلا حجة إلى قضية بشرط المحمول؛ إذ يكون المعنى عدم التنجيز حيث لا يكون منجز وهو لغو باطل.

وإن أريد بالحجة المثبت والطريق إلى الواقع \_ حيث إنّ الحجة هي الوسط الذي يثبت الأكبر للأصغر \_فيقال بأنّ جعل الامارة حجة يرفع موضوع اللاحجة فهذا عبارة أخرى لما قاله الميرزا النائيني شيُّ من أنّ جعل الامارة علماً وبياناً يرفع موضوع اللابيان؛ إذ الاثبات والطريقية والحجّية كلّها معانٍ مترادفة لها مصداق حقيقي ذاتي هو العلم وما يجعله الشارع لا يكون إلّا فرداً تعبدياً انشائياً له، وهو لا يغير من الواقع شيئاً ولا يمكن أن يكون موضوع القاعدة مربوطاً بمجرد الاعتبار والصياغة كما تقدم في ردّ الميرزا ﷺ .

ثمّ إنّه يناسب التعرّض هنا لعدة أمور أخرى مرتبطة بمبحث قيام الامارات مقام القطع الطريقي:

١ - أنّ مدرسة الميرزا النائيني ﷺ اعترضت على الشيخ الأعظم ﷺ حيث فسّر الحكم المجعول في الظاهري بأنّه تنزيل المؤدّى منزلة الواقع لا تنزيل نفس الامارة والظن منزلة العلم بأنّه محال؛ لاستلزامه التصويب أو محذور التضاد مع الحكم الواقعي، حيث قالت هذه المدرسة: إنّ الامارة والظن لا يمكن تنزيلهما منزلة العلم الطريقي؛ لعدم كون أثرهما وهو التنجيز والتعذير حكماً شرعياً ولا تنزيل المؤدّى منزلة الواقع رغم أنّه حكم شرعي للزوم التصويب، فلابد وأن يكون المجعول نفس اعتبار العلمية والطريقية وتتميم الكشف.

وفيه: أنّ تنزيل المؤدى منزلة الواقع إنّما يلزم منه التصويب أو التضاد إذاكان التنزيل والحكومة واقعياً لا ظاهرياً وهذا واضح.

وعليه فكما يمكن أن يكون المجعول في حجّية الامارة جعل المنجزية والمعذرية لها وتنزيلها منزلة العلم في ذلك أو اعتبارها علماً كذلك يمكن أن يكون تنزيل مؤداها منزلة الواقع إمّا بأن يكون المجعول عنوان التنزيل الانشائي أو نتيجة التنزيل وهو جعل الحكم المماثل، نعم التنزيل بمعنى ترتيب آثار المنزل عليه ولو ظاهراً إنّما يعقل في الامارة على الموضوع لا الحكم في الشبهة الحكمية كما لا يخفى. فتنزيل المؤدى منزلة الواقع معقول أيضاً غاية الأمر لابد لمثل مسلك الشيخ أن يبين وجه ارتفاع قاعدة قبح العقاب بلا بيان بهذا التنزيل. والظاهر أنّه يرى الارتفاع من باب أنّ العلم بالواقع التنزيلي التعبدي كالعلم بالواقع الحقيقي رافع لموضوع القاعدة، وقد عرفت أنّ الصحيح فـي ارتـفاع موضوع القاعدة هو العلم بالمدلول التصديقي لدليل الحكم الظاهري الذي هو روحه المشتركة على جميع المسالك والأقوال فيما هو المـجعول والصـياغة الاعتبارية له وليس للمجعول الاعتباري وكيفيته أي دخل في ذلك.

٢ ـ ذكر الميرزا النائيني شي في فوائد الأصول بأن التنجيز الذي هو أمر عقلي لا يرتفع إلا بالوصول والعلم بالواقع واحرازه إمّا بنفسه (كما في العلم الوجداني والامارات والأصول التنزيلية) وإمّا بطريقه (كما في موارد جريان أصالة الاحتياط الشرعية)، وبهذا فرق بين باب الامارات والأصول التنزيلية الالزامية وبين اب الامارات والأصول التنزيلية الالزامية وبين الأصول غير المحرزة الالزامية، وهذا أيضاً تأثر بعالم المجعول الاعتباري فكان الذي يرفع موضوع القاعدة نفس الأمر الاعتباري الذي ينه المحلف بنفسه، فكان الواقع واصلاً للمكلف بنفسه، وإن كان ايجاب الاحتياط أو الأمر بالاتباع كان الواقع غير واصل بنفسه بل وإن كان ايجاب الاحتياط أو الأمر بالاتباع كان الواقع غير واصل بنفسه بل يطريقه والمعروي الذي جعل لحفظ الواقع.

وفيه: أنّ هذا عين المناقضة مع حكم العقل بقبح العقاب بلا بيان؛ إذ لا يكون الحكم الواقعي واصلاً في مورده لا بالعلم والطريق الوجداني ولا التعبدي فلابد إمّا من الالتزام بتخصيص القاعدة العقلية أو القول بكون العقوبة على مخالفة نفس الحكم الظاهري، وهذا ما لا يلتزم به؛ لأنّه خلف كونه حكماً طريقياً كما صرّح بذلك في أكثر من مورد.

والصحيح ما عرفت من أنّ موضوع القاعدة يرتفع بشيء واحد في تمام موارد الأحكام الظاهرية الالزامية، وذلك الشيء أمر حقيقي تصديقي لا يرتبط بـما هو المجعول الاعتباري في دليل الحكم الظاهري وهو روح الحكم الظاهري ومبادئه الحقيقية في نفس المولى المبرزة بأدلّة الأحكام الظاهرية على اختلاف ألسنتها وتلك الروح هي ترجيح المولى واهتمامه بأغراضه اللزومية في موارد الشك والاشتباه والتزاحم الحفظي، فإنّ المكلّف إذا علم بذلك ارتفع موضوع اللابيان في القاعدة؛ لأنّ موضوعها عدم العلم بالواقع وعدم العلم باهتمام الشارع به وأمره بحفظه في مورد الشك، وهذا الأمر هو المدلول التصديقي المستكشف في تمام موارد الأحكام الظاهرية مهما كانت الصياغة لمجعولاتها الاعتبارية بل حتى لو لم يكن مجعول وإنّما كان لسان دليل الحكم الظاهري مدلولاً إخبارياً صرفاً عن اهتمام المولى وترجيحه لملاكاته اللزومية أيضاً ارتفع موضوع القاعدة.

ومنه يعرف عدم لزوم انشاء أمر في مورد الحكم الظاهري كما توهمه المحقق العراقي ﷺ، وكانّه يرى الحكم الظاهري حقيقته الانشاء الطولي الصرف ولا مبادي له، فإذا فرض عدم الانشاء له أيضاً لم يكن حكماً أصلاً. كما أنّه لو فرض وجود انشاء ومجعول اعتباري فلا فرق من هذه الناحية بين صياغاته المختلفة. نعم، قد يوجد فرق بين تلك الصياغات من إحدى ناحيتين:

أ - مقدار الحكم الظاهري وسعته وضيقه بلحاظ الأحكام الواقعية ، فالأحكام الظاهرية المحرزة - سواءً الامارات أو الأصول - يترتب في موردها تمام الآثار الشرعية الواقعية المترتبة على ما أحرزه ذلك الحكم الظاهري ظاهراً ، فتكون الحكومة الظاهرية أوسع ، بخلاف أصالة البراءة أو الاحتياط الشرعية فإنّه حكم ظاهري بمقدار نفس الحكم الواقعي المشكوك لا آثاره والأحكام الأخرى المترتبة عليه ، فصحّة المعاملة مثلاً لا تثبت بالبراءة عن حرمة أكل الطعام المشكوك. ب \_ من ناحية تقدم بعضها على بعض فإنّ هذا أيضاً مما قد يترتب على الألسنة المذكورة بنكات اثباتية سوف يأتي التعرض اليها في محالّها.

٣ ـ في تحقيق ما هو المستفاد من أدلَّة حجّية الامارات وأنَّه جعل الطريقية والعلمية أم غير ذلك؟

قد يقال: بأنّه لا ينبغي الاشكال في ذلك بناءً على مسلك الميرزا النائيني ﷺ من عدم معقولية غير جعل الطريقية من جعل المنجزية أو التنزيل منزلة العلم أو تنزيل المؤدّى والحكم الظاهري حيث يتعين ذلك ثبوتاً ولو لم يكن عليه قرينة اثباتاً.

وفيه: مضافاً إلى بطلان المسلك كما تقدم لابد من وجود قرينة على ذلك اثباتاً وإلاّ احتمل أن يكون المجعول فيه الجري العملي والاحراز الثابت في الأصول المحرزة أو مجرد الأمر بالاتباع كحكم تكليفي طريقي كما في الأصول غير المحرزة، فمجرد عدم معقولية جعل المنجزية أو التنزيل لا يعين ما ذكره الميرزا النائيني في حتى على مسالكه.

والذي يستظهر من كلمات مدرسة المحقق النائيني الله المؤسس لهذا المسلك في اثبات أنّ المجعول في الامارات هو الطريقية والعلمية وتتميم الكشف أنّ مهم الدليل لنا على حجّية الامارات هو السيرة العقلائية وأمّا الأدلّة اللفظية فهي ارشادية أو امضائية والعقلاء ليست لهم أوامر وتكاليف كالشارع ليكون المجعول عندهم ذلك، أو يكون المجعول هو التنزيل أو المنجزية والمعذرية لأنّها فرع وجود تكاليف مولوية وهي مفقودة، بل قد عرفت أنّ المنجزية والمعذرية حكم العقل ولا يعقل التنزيل بلحاظها ولا جعلها من قبل العقلاء وإنّما المعقول اعتبار الامارة علماً وتعامل العقلاء مع الامارة كالعلم والاطمئنان كاشف عن اعتبارها علماً وكشفاً تاماً.

وقد ناقش السيد الشهيد لله في الدورة السابقة في هذا الاستدلال من وجهين:

١ - أنّ العقلاء في أغراضهم بما هم موالي - أي في المولويات العقلائية - لهم تكاليف وأوامر أيضاً، نعم العقلاء في أغراضهم التكوينية ليس لهم ذلك، إلّا أنّ المراد بالسيرة العقلائية التي نتمسك بها في الفقه أو الأصول إنّما هي سيرتهم في أغراضهم بما هم موالي على ما سوف يقع البحث عنه مفصلاً فيما يأتي.

٢ - أنّ غاية ما يستفاد من الرجوع إلى السيرة العقلائية إنّما هـ و عـملهم وترتيبهم لآثار الواقع في موارد الامارات أمّا هل أنّ ذلك باعتبار أنّهم جعلوه علماً أو لمجرد الجري العملي على طبقه فلا يمكن احراز ذلك خارجاً، وما ادعي من أنّ العقلاء يتسامحون ويرون الامارة كالعلم ممنوع خصوصاً في الامارات التي يكثر مخالفتها للواقع كالظهورات بل ولا يفيد حتى في الامارات القوية كالاطمئنان؛ لأنّ هذا النظر اخباري وليس انشائياً، فلعلّه من جهة الخطأ في التعرير العلمية والعلمية الخطأ المارات التي يكثر مخالفتها للواقع كالظهورات بل ولا يفيد حتى في الامارات التي يكثر مخالفتها للواقع كالظهورات بل ولا يفيد حتى في الامارات التي يكثر مخالفتها للواقع كالظهورات بل ولا يفيد حتى في الامارات التوية كالاطمئنان؛ لأنّ هذا النظر اخباري وليس انشائياً، فلعلّه من جهة الخطأ في التطبيق وهو لا يناسب النظر النشائي وهـ و جـعل الطريقية والعـلمية إلى جعل الطريقية والعلمية من علي من الاعتبارية، وما دام لا يوجد جعل ونظر انشائي عقلائي كذلك لا يمكن الوصول إلى جعل الطريقية والعلمية شرعاً من دليل الامضاء كما هو واضح.

إلّا أنّ المستظهر من كلمات السيد الأستاذينيَّ في الدورة الثانية المـيل إلى صحة ما ذكره الميرزا النائيني بيَّ باعتبار أنّ جعل العلمية والطريقية هي أفضل صيغة ذوقية وعقلائية متناسبة مع نكتة وملاك حجّية الامارات وهو الترجيح على أساس قوّة الكشف محضاً ، فإذا فرض وجود تشريع عقلائي في مورد الامارات عند العقلاء فالمتعيّن بحسب الذوق العقلائي أن يكون هو جعل العلمية والطريقية.

وإن شئت قلت: حيث إنّ العقلاء يرون حجّية الامارات حتى في موارد يلتفتون فيها إلى أنّها ليست علماً لا حقيقة ولا مسامحة، ومع ذلك يحكمون بحجيتها واعتبارها كالعلم، وحيث أنّ للعقلاء أحكاماً وانشاءات اعتبارية ولو لنظم أمورهم كما في موارد المعاملات العقلائية والأحكام والسياسات، وحيث أنّ أفضل صيغة لذلك هو جعل العلمية والطريقية فلا محالة نستكشف جعل الطريقية والعلمية للامارات وهو معنى النظر الانشائي الاعتباري لهم فيكون منورياً ولازماً، إلّا أنّه ثابت لدى الشارع أيضاً وعندنا وإن لم يكن الجعل فرورياً ولازماً، إلّا أنّه ثابت لدى العقلاء نوعاً كما في أبواب المعاملات على الطريقية العقلائية والأدلّة الشرعية إنّا يستظهر منها ذلك باعتبار أنّ الشارع يسير وفق هذه الطريقة وليست له طريقة جديدة، فإذا أنكرنا طريقة الجعل لدى الموارد.

وهكذا يصحّ ما ذهب إليه الميرزا النائيني ﷺ بذوقه وحسّه العقلائي السليم من أنّ المجعول في باب الامارات العقلائية الطريقية والعلمية.

ولعلّ ما ورد في لسان بعض الروايات الدالة على حجّية خبر الثقة من التعبير بأنّه «لا عذر لأحد من موالينا في التشكيك فيما روى عنّا ثقاتنا قد عرفوا بأننا نفاوضهم بسرّنا» أو التعبير بأنّ فلاناً « ثقة مأمون خذ عنه معالم دينك » أو التعبير بـ«أنّهم حجتي عليكم» يناسب أيضاً أن يكون المجعول العلمية والمـحرزية والاصابة للواقع.

ص ٧٩ قوله: (قيام الامارة مقام القطع الموضوعي المأخوذ على وجه الطريقية...).

أشكل في إمكانه ثبوتاً لا من حيث نفسه لوضوح أنَّ أثر القطع الموضوعي شرعي يمكن توسيعه أو تضييقه من قبل الشارع بل في إمكان استفادة ذلك من نفس دليل حجّية الامارة ، وينبغي أن يعرف منذ البداية أنَّ البحث مبني على أخذ العلم بعنوانه في موضوع دليل القطع الموضوعي على وجه الطريقية ، وأمّا إذا كان الموضوع مطلق الحجة ، أو المنجز والمعذر فلا اشكال في قيام الامارة بل مطلق المنجز والمعذر حتى العقلي \_ على التقدير الثاني \_ مقام القطع في ترتيب ذلك الأثر الموضوعي؛ لأنّ الموضوع ليس هو القطع وإنّما هو الأعم من أوّل الأمر فلا حاجة إلى تنزيل أصلاً.

وقد ذهب الشيخ بين إلى امكان الاستفادة المذكورة ولو بالتمسك باطلاق أدلّة جعل الحجّية للامارة، وخالف في ذلك صاحب الكفاية بينى، مدعياً استحالته الثبوتية، وحاول المتأخرون عنه حلّ الاستحالة المذكورة، ومن هنا اتجهت أبحاثهم كلها نحو البحث الثبوتي، غافلين عن البحث الاثباتي، وكأنّ فرض الامكان الثبوتي يكفي وحده للاستفادة الاثباتية من دليل الحجّية.

وأيّاً كان فالاشكال الذي وجهه المحقق الخراساني رأي في المقام يمكن

تقريبه بأحد أنحاء ثلاثة (١):

١ – ما هو ظاهر كلامه من أنّ قيام الامارة مقام القطع الموضوعي بحاجة إلى التنزيل لا محالة فيكون قيامها مقام الطريقي والموضوعي معاً متوقفاً على تنزيلها منزلة كلا القطعين، وهذا التنزيل إذا كان بين المؤدى والواقع كان القطع ملحوظاً آلياً ومرآتياً، وإذا كان بين الظن والقطع نفسيهما كان القطع ملحوظاً بالاستقلال وفي نفسه مع قطع النظر عن مؤداه والجمع بين اللحاظين محال ولا مفهوم جامع لمثل المظنون والظن والمقطوع والقطع ليقع التنزيل عليه ليفي مالأمرين.

وهذا التقريب جوابه ما في الكتاب ص ٨٠ و ٨١ تحت عنوان (٢ و ٣).

(١) لعلّ الأنسب ترتيب البحث بنحو آخر بأن يقال: إنّ الوجوه التي ذكرت لتصحيح قيام الامارة مقام القطع الموضوعي المأخوذ على نحو الطريقية من دليل الحجّية أحد بيانات ثلاثة:

١ ما ذكره الشيخ تَثَرُّ من إطلاق التنزيل ثمّ يذكر اشكال المحقق الخراساني تَثَرُّ عليه بالاستحالة بتقريباته مع أجوبتها.

٢ - ما ذكره الميرزا النائيني شرحًا من جعل الطريقية واعتبار العلمية وهو غير التنزيل، ثمّ يجاب عليه بما في الكتاب من عدم معقولية ذلك ما لم يرجع إلى التنزيل. ثمّ يجاب على كلا البيانين - بيان الشيخ وبيان الميرزا - باشكالين اثباتيين للسيد الشهيد مشتركي الورود على البيانين، وهما أنّ دليل الحجّية لبّي وهو السيرة، ولا لسان لها ليتمسك باطلاقه أو ظهوره، والمتيقن منه قيام الامارة مقام القطع الطريقي، ولو فرض دليل لفظي تأسيسي على حجّية امارة فأيضاً لا نظر لها لأكثر من جعل المولية بالحرين المرين المرين المارة مقام معقولية ذلك ما مان لها ليتمسك باطلاقه أو ظهوره، والمتيقن منه قيام الامارة مقام القطع الطريقي، ولو فرض دليل لفظي تأسيسي على حجّية امارة فأيضاً لا نظر لها لأكثر من جعل الحجّية بلحاظ المؤدي، أي قيامها مقام القطع الطريقي بل الجمع بين الأمرين أشبه بالجمع بين مدلول اخباري وانشائي، وهو خلاف الظاهر في دليل واحد.

٣\_ ما ذكره المحقق الخراساني رأي التصحيح بيان الشيخ من استفادة ذلك بالدلالة الالتزامية لدليل الحجّية مع مناقشاته.

٢ - أنّه يلزم من تنزيل الظن منزلة القطع في الأثرين الجمع بين الكناية والصراحة في مرحلة المدلول الاستعمالي وهو خلاف الظاهر ، بل والطبع العرفي واللغوي جداً؛ لأنّ تنزيله منزلة القطع الطريقي في الأثر الشرعي يعني تنزيل مؤداه أي المظنون منزلة الحكم المقطوع به فيكون ذلك الظن والقطع كناية عن المظنون والمقطوع به.

وقد أشكل عليه المحقق الأصفهاني في بعدم الملازمة المصححة للكناية. ويمكن دفعه بأنّه يكفي الطريقية وكون القطع مرآتاً في نظر القاطع وملازماً دائماً مع المؤدى لصحة الكناية، وبهذا يصبح الاشكال اثباتياً لا ثبوتياً كالتقريب السابق.

وهذا يرد عليه: الاشكال الثاني من الاشكالات الثلاثة في الكتاب؛ إذ لو صحّ التنزيل بلحاظ الحكم العقلي بالمنجزية والحكم الشرعي معاً كان الاستعمال من دون كناية بلحاظ كلا الأثرين كما هو واضح.

٣ ـ لزوم اختلاف سنخ المدلول التصديقي لدليل واحد وهو خلاف الظاهر
عرفاً كالجمع بين مدلول اخباري وآخر انشائي في دليل واحد ولو كان المدلول
الاستعمالي واحداً فيكون المحذور بلحاظ عدم عرفيته كما هو مبيّن في
الكتاب.

وهذا اشكال اثباتي متين مشترك الورود كالاشكال الأوّل على بيان الشيخ - التمسك باطلاق دليل الحجّية والتنزيل - وبيان الميرزا النائيني - بناءً على جعل العلمية بنحو الحكومة لا الورود - معاً. وما في هامش الكتاب من امكان الجمع بين المدلولين في لسان واحد لو فرض كان من الجمع بين المدلولين صريحاً وبالنظر اليهما معاً، وهذا لا ينافي كونه خلاف ظاهر أدلّة جعل الحجّية ؛ إذ ليس المدّعي عدم امكان التصريح بالجمع في عنوان انتزاعي ، وإنّما المدّعي انّه خلاف ظاهر الخطابات العامة والتي منها أدلّة الحجّية العامة .

ومدرسة الميرزا النائيني ﷺ قد عالجت اشكال الاستحالة بأنّ المجعول نفس الطريقية واعتبار ما ليس بعلم علماً لا التنزيل، وهو حكم واعتبار واحد يرتّب كلا أثري القطع على الامارة.

ويرد عليه: ما في الكتاب من أنّه إن كان بنحو الحكومة التنزيلية فيعود المحذور، وإن كان بنحو الورود \_ الحكومة الميرزائية \_ ففيه محاذير أخرى مذكورة في الكتاب.

> مضافاً إلى ورود اشكالين اثباتيين: أحدهما: ما ذكر في التقريب الثالث لمطلب المحقق الخراساني.

والآخر : الاشكال في أصل المنهجة وأنّ الدليل على الحجّية لبّي فلا يستفاد منه أكثر مما هو المتيقن، وهو قيام الامارة مقام القطع الطريقي، بـل أسـاساً لا توجد للعقلاء أحكام وتشريعات يكون القطع موضوعاً لها.

وقد يناقش فيما أفاده السيد الشهيد للله في المقام بأنّ الميزان عندنا في حجّية السيرة والتمسك بها هو استكشاف امضاء الشارع للنكتة والارتكاز الذي تقوم عليه السيرة لا خصوص المقدار الخارجي من عمل العقلاء، فإذا فرض أنّ العقلاء كانوا يرون الامارة علماً ولو في مورد القطع الطريقي دون الموضوعي لعدم وجود أحكام للقطع الموضوعي عندهم فذلك لا يضرّ بقيامها مقامه في القطع الموضوعي أيضاً ولو كان مصداقه لدى الشارع لا العقلاء. وفيه: أوّلاً - هذا إنّما يعقل إذا فرض وحدة النكتة والملاك، وقد عرفت أنّ عنوان جعل العلمية والطريقية للامارة وإن كان واحداً في عالم الجعل والصياغة لكنه بحسب الروح ما هو مفاده في مورد القطع الطريقي غير مفاده في مورد القطع الموضوعي، إذ الأوّل حكومة ظاهرية وسنخ مدلول اخباري بملاك ترجيح الأهم من الملاكات الواقعية المتزاحمة، بينما الثاني حكومة واقعية وسنخ مدلول انشائي حقيقي له مبادئ واقعية، فالنكتة ليست واحدة ليستكشف امضاءها في الموردين.

وثانياً - أنّ هنا اشكالاً أعمق مما أفاده السيد الشهيد المنهيد الله يتم حتى إذا فرض وجود آثار عقلائية مترتبة عندهم على القطع الموضوعي بشيء وأنّهم يرتبون ذاك الأثر في مورد الامارة أيضاً وهو أنّ هذا لعلّه من جهة أنّ موضوع ذاك الحكم هو مطلق الحجة لا القطع بعنوانه ؛ لأنّ هذه الحكومة واقعية ثبوتاً كما قلنا، وتعني أنّ موضوع ذاك الحكم هو الأعم والحكومة لا تكون في الأدلّة اللبية والسيرة بل هي خصوصية لسانية تختص بالأدلّة اللفظية، فلا يمكن أن يستفاد من امضاء هذه السيرة شرعاً أكثر من مفادها، وهو أنّه كلما كان الأثر الشرعي موضوعه مطلق الحجة والدليل المعتبر قامت الامارة مقامه.

إلاَّ أنَّ هذا ـكما ذكرنا في مستهل البحث ـخارج عن مسألة قيام الامارة مقام القطع الموضوعي، وغير مربوط بدليل الحجّية، بل بدليل ذاك الأثر الذي أخذ في موضوعه مطلق الحجة لا القطع.

وإن شئت قلت: انّ استفادة قيام الامارة مقام القطع الموضوعي من دليل الحجّية مجرد نكتة اثباتية لا ثبوتية؛ لأنّه بحسب عالم الثبوت لا محالة يكون الموضوع لذلك الأثر هو الأعم، لاستحالة الاهمال فيه، والنكات الاثباتية لا معنى لاستفادتها من السيرة العقلائية، والأدلَّة اللبية التي ثبوتها عين اثباتها فأصل الاستعانة بالسيرة لاثبات قيام الامارة مقام القطع الموضوعي خاطىء منهجياً.

ثمّ إنّ المحقق الخراساني ﷺ حاول في حاشيته على الرسائل أن يعالج الاشكال الذي أثاره من استحالة الجمع بين اللحاظين بأنّ المجعول في دليل الحجّية تنزيل المؤدّى فقط منزلة الواقع، ولكن تتشكل في طول ذلك دلالة التزامية على تنزيل القطع بذلك الواقع التنزيلي منزلة القطع بالواقع الحقيقي في الآثار، فتقوم الامارة مقام القطع الموضوعي لا باعتبار نفسها بل باعتبار القطع بمؤداها التنزيلي، فإنّه يكون كالقطع بالواقع.

ثمّ أشكل عليه في الكفاية بأنّه تكلّف بل تعسّف، وشرحه باستحالة ذلك؛ إذ لا يمكن أخذ أحد التنزيلين في طول الآخر بلحاظ جزئي موضوع حكم واحد. ومن هنا انفتح البحث عن امكان الطولية في التنزيل بلحاظ جزئي موضوع حكم واحد، وهذا بحث كلي ثبوتي مستقل. وفيما يلي نبحث في ثلاث نقاط:

النقطة الأولى: في التعليق على كلام الحاشية في نفسه مع قطع النظر عن الاثارة الثبوتية عليه من الكفاية.

النقطة الثانية: في إمكان الطولية في التنزيل بلحاظ جزئي موضوع حكم واحد في نفسه.

النقطة الثالثة: في الطولية المدعاة في التنزيل في المقام، أي في باب القطع الموضوعي. أمًا النقطة الأولى من البحث: فليس فيه كلام زائد على ما في الكتاب (ص ٩٣)، والذي هو كلام يقود إلى مرحلة الاثبات. نعم، بالنسبة للاشكال الثالث قال السيد الشهيد يني إنّه يرد عليه بعض ما قلناه على استفادة الحاشية، ويمكن أن يكون مقصوده ما يلي:

أوّلاً – ما تقدم بعنوان: أوّلاً من أنّ الدلالة الالتزامية العقلية للاطلاق على أساس دفع اللغوية ودلالة الاقتضاء غير تام. وإنّما اللغوية لو فرضت توجب عدم انعقاد الإطلاق؛ لأنّه مقيد بوجود الأثر العملي، والملازمة العرفية فرع ورود الدليل في المورد – أي مورد البراءة الشرعية – ولا يفي به الإطلاق فإنّه ليس جمعاً للقيود.

وثانياً - أساساً لا لغوية في رفع البراءة شرعاً من دون جعل المنجزية حتى عرفاً، بل يحال إلى حكم العقل من حق الطاعة أو البراءة العقلية أو الاحتياط العقلي في كل مورد بحسبه، وهذا أثر عملي مهم ولكنه غير حجّية تلك الامارة وقيامها مقام القطع الطريقي كما هو واضح.

وأمّا البحث في النقطة الثانية : فالاشكال الثبوتي يمكن تقريبه بأحد نحوين : النحو الأوّل : بصياغة لزوم الدور بملاك اللغوية ، إمّا في الدلالة أو في المدلول كما هو مشروح في الكتاب .

ويرد عليه: أوَّلاً: النقض بالتنزيلين العرضيين.

وثانياً: بأنّ دفع اللغوية لا يتوقف على الوجود الفعلي للآخر بل الوجود التقديري، أي على تقدير ثبوت الأوّل، وصدق الشرطية لا يستلزم صدق طرفيها فلا دور. النحو الثاني: بصياغة أدق وأمتن وهو أنّ التنزيل الأوّل إذا كان لحكم ثابت على الجزء الأوّل مستقلاً فالمفروض عدمه وإن كان بلحاظ نفس الحكم المترتب على الجزئين فيلزم تحقق التنزيل الواحد في رتبتين وتقدم الشيء على نفسه بل توقفه عليه وهو محال، فلابد من عرضية التنزيلين.

وإن شئت قلت: إنّ الطولية تستلزم تعدد التنزيل وكون أحدهما في طول الآخر بل متأخراً عنه ومتوقفاً عليه، وكون الحكم المنزل واحداً لمجموع الجزئين التنزيلين يستلزم وحدة التنزيل فهو خلف التعدد فضلاً عن كونه في رتبتين أو متوقفاً على نفسه، فإنّ هذا كلّه محال في الحكم الواحد.

والجواب الفني العام: أنّ هذا الاشكال إنّما يرد إذا أريد التنزيل والاسراء الحقيقي من التنزيل مع أنّ التنزيل أمر اثباتي صرف لا ثبوتي، فهو لسان من ألسنة بيان سعة الحكم أو تقييده فلا مانع من تعدد التنزيل في جزئي موضوع حكم واحد عرضياً كان أو طولياً إذ ليست الطولية في عالم الثبوت إذ لا تنزيل ولا اسراء ثبوتاً بل في عالم الثبوت ليس إلّا ثبوت الحكم على الموضوع العام بتمام مصاديقه في عرض واحد ولا يعقل فيه اسراء وتنزيل، وهذا معناه أنّه كما يمكن بيان ذلك بالتنزيلين العرضيين كذلك يمكن بيانه بالتنزيلين الطوليين كما في المقام لو تمت ملاك الدلالة الالتزامية في كلام الحاشية.

نعم، لو كان المراد من الطولية بيان أنّ ثبوت الحكم على أحد الجزئين في طول ثبوته على الجزء الآخر \_والثبوت الواقعي حيثية ثبوتية \_كان محالاً إلّا أنّه لا وجه لحمل الدليل الطولي على ذلك بل يمكن أن يحمل على الثبوت اللولائي كما في التنزيلين العرضيين. وإن شئت قلت: يكون إطلاق التنزيل في المؤدى ثابتاً كحيثية إثباتية لا ثبوتية وكتنزيل وتعبد عنواني اعتباري فيحصل العلم بالواقع التعبدي والتنزيلي فينزل منزلة العلم بالواقع الحقيقي مع قطع النظر عن اشكال أخذ العلم في موضوع شخص الحكم الذي يختص بالمقام، أي بالبحث في النقطة الثالثة - وسنشير إلى حكمه - ويكون المدلول الجدي من وراء هذا الأمر الاعتباري عموم الحكم وشمول موضوعه للجزئين التنزيليين كالجزئين الواقعيين من دون الابتلاء بمحذور ثبوتي، وهذا هو المقصود من أنّ هذا مجرّد صياغة اثباتية لا يشكل محذوراً ثبوتياً.

والمحقق العراقي رشيح حاول الاجابة بما في الكتاب وهو جواب كلي عـلى الاشكال كأصل الشبهة مع الاشكالات الثلاثة عليه. وثالثها يختص بهذا البحث بالخصوص، أي بالنقطة الثالثة من البحث.

وقد يقال: إنّ كلاً من جوابنا وجواب المحقق العراقي الله ينفع في دفع اشكال تعدد التنزيل مع وحدة الحكم، ولا ينفع في دفع اشكال استحالة الطولية بينهما بأن يكون موضوع أحد التنزيلين متوقفاً على فعلية التنزيل الآخر؛ لأنّ فعلية التنزيل الآخر بلحاظ مدلوله الجدي \_ بناءً على تقريبنا \_ وبلحاظ القضية الشرطية \_ بناءً على بيان المحقق العراقي الله \_ لا يكون إلا بتحقق الجزء التنزيلي الآخر وإلاكان لغواً ومجرد اعتبار انشائي لا تنزيل حقيقي، فالمحقق العراقي الله أيضاً يقبل بأنّ التنزيل منزلة الجزء في القضية والحكم التعليقي لا يكون وحده وبلا تنزيل الجزء الآخر بل يكونان معاً.

**وإن شئت قلت :** إنّ الغرض الجدي والنهائي منه لابد وأن يكون تر تب الحكم

الفعلي لأنّه المنجز والمعذّر لا التعليقي ، فإذا كان الجزء الثاني متوقفاً على ترتب الحكم الفعلي كان من توقف الحكم على نفسه بلحاظ هذا الحكم الفعلي .

ولكن الجواب: أنّ هذا هو اشكال اللغوية والذي تقدم أنّه يكفي في دفعها الثبوت التعليقي على تقدير ثبوت الآخر بنحو القضية الشرطية، فلا لغوية في تنزيل الجزء الأوّل بلحاظ القضية الشرطية ليتحقق موضوع التنزيل في الجزء الثاني فيترتب الحكم الفعلي في طول ذلك. هذا على تقريب المحقق العراقي وأمّا على تقريبنا فيقال: بأنّ الطولية في الجزء الثاني تكون بلحاظ نفس التنزيل للجزء الأوّل كخصوصية اثباتية أو كخصوصية ثبوتية بنحو جزء الموضوع، أي في طول ثبوت القضية الشرطية وهي ترتب الأثر والتنزيل على تقدير الجزء الأوّل.

فالحاصل: إن كان الاشكال من ناحية أنّ الحكم الواحد لا يتحمل تنزيلين طوليين من حيث الدلالة فجوابه هو الجواب الأوّل في الكتاب ص ٩٠، وإن كان الاشكال من ناحية الطولية في المدلول واستحالة أن يكون التنزيل بلحاظ أحد جزئي موضوع حكم واحد في طول تنزيل جزئه الآخر في شخص ذلك الحكم للزوم تقدم جزء الموضوع على حكمه فهذا جوابه هو الجواب الثاني في الكتاب من أنّ جعل التنزيل الثاني لا يتوقف على أكثر من فرض تحقق التنزيل في المؤدى وفرض العلم به. نعم، هذا يلزم منه محذور أخذ العلم بالحكم الواحد في موضوعه. وجوابه بأخذ العلم بالكبرى والصغرى لا الحكم الفعلي.

النقطة الثالثة: في امكان التنزيلين في المقام بالنحو المذكور في الحاشية. وهنا يوجد اشكالان بحسب الحقيقة:

الأوّل: اشكال الطولية من ناحية أخذ أحد التنزيلين في موضوع التـنزيل

الآخر، وقد عرفت جوابه.

والثاني: لزوم أخذ القطع بالحكم في موضوعه، إذ الجزء الثاني في المقام هو القطع بالواقع التنزيلي، وحيث يراد منه القطع بترتب شخص ذلك الحكم والأثر لزم أخذ القطع بالحكم في موضوعه، وهذا جوابه ينحصر بما ذكرناه أخيراً من أخذ العلم بالكبرى والصغرى لا الحكم الفعلي الجزئي في الخارج، ولا يتم فيه جواب المحقق العراقي ﷺ ؛ لأنّ المراد بالقطع بالواقع التعبدي القطع بترتب الأثر الشرعي لا مجرد التنزيل الذي هو أمر اثباتي أو الحكم المعلّق على الجزء فإنّه ليس واقعاً تعبدياً كما هو واضح.

ثمّ إنّ هنا ملاحظات في هذه النقطة على اشكال الكفاية بعضها ثبوتية وبعضها اثباتية كما يلي:

١ - أنّه لا طولية ولا أخذ للعلم بالحكم في موضوع نفسه في المقام بحسب
الدقة؛ لأنّ تنزيل المؤدى تنزيل ظاهري وليس واقعياً، بخلاف تنزيل القطع
بالواقع التنزلي فلا طولية بلحاظ حكم واحد بل بين حكمين وتنزيلين بحسب
الحقيقة كما هو مشروح في الكتاب.

فرع ثبوت الواقع التعبدي الظاهري. وحلَّه بما تقدم من أنَّ الجزء الثاني هو العلم بالجعل أو نفس الظن أو أي أمر ملازم آخر.

٣ - إنّ المدلول الالتزامي سواءً كان بملاك الملازمة العرفية أو العقلية ودلالة الاقتضاء لا وجه لجعله عبارة عن القطع بالواقع التنزيلي بالفعل أي بنحو القضية الفعلية بل القطع به بنحو القضية الشرطية أو الشأنية -الذي ليس فيه طولية -كما أشرنا فإنّ هذه الحيثية مفهومة عرفاً، كما أنّ دلالة الاقتضاء تقتضيه أيضاً، ولو أشرنا فإنّ هذه الحيثية مفهومة عرفاً، كما أنّ دلالة الاقتضاء تقتضيه أيضاً، ولو فرض التنزل عن ذلك فبما في الكتاب من ملاحظة مورد يكون فيه الواقع تمام ورض التنزل عن ذلك فبما في الكتاب من ملاحظة مورد يكون فيه الواقع تمام الموضوع لأثر آخر فيتحقق القطع بالواقع التنزيلي بقطع النظر عن إطلاق التنزيل بلحاظ الأثر المترتب على القطع -سواءً كان تمام الموضوع أو جزئه فلا وجه بلحاظ الأثر المترتب على القطع -سواءً كان تمام الموضوع أو جزئه فلا وجه القطع تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا القطع تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا القطع تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا التقييده بما إذا كان تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا التقيي القطع تمام الموضوع أو جزئه فلا وجه التقييده بما إذا كان تمامه كما في الكتاب فيكون التنزيلان عرضيين، وإذا كان التقييده بما إذا كان تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا التقطع تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، الالتفيد معام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا التقطع تمام الموضوع كان هناك تنزيل واحد بلحاظ القطع الموضوعي، فلا التفير.

هذا بناءً على عرفية الملازمة ، وبناءً على عقليتها فباعتبار أنّ دلالة الاقتضاء إذا قبلناها تكشف عن أخذ نفس الأمارة والظن جزءً ثانياً منزلاً منزلة القطع بالواقع الحقيقي .

فالحاصل بناءً على قبول أصل الملازمة بأحد الملاكين ففرض وجود محذور ثبوتي في طولية التنزيلين لا يقدح في أصل المطلب وإنّما يغير صياغته بـما لا يكون محالاً.

٤ \_ إنّ موضوع التنزيل الظاهري حيث يكون الشك في الحكم فلا موضوع

لكلام الحاشية ودلالة الاقتضاء إذ من دون فرض تحقق الجزء الثاني لا شك في عدم الحكم في مورد قيام الامارة على عدالة زيد مثلاً وإنّما يتحقق موضوع للمدلول المطابقي لدليل حجّية الامارة إذا كان الجزء الثاني متحققاً. وواضح أنّ الجزء الثاني الحقيقي وهو القطع بالواقع الحقيقي لا يعقل تحققه مع الشك الذي هو موضوع التنزيل فلابد من فرض التنزيل الثاني ليتحقق الشك الذي هو موضوع التنزيل الأوّل – ولو بتنزيل العلم بالجعل أو تنزيل نفس الامارة منزلة القطع بالواقع – وهذا معناه أنّه لا موضوع لدلالة الاقتضاء هنا حيث إنّ موضوعه ثبوت الإطلاق في المرتبة السابقة غاية الأمر يكون لغواً من دون ثبوت المدلول الالتزامي بينما هنا صار أصل الإطلاق متوقفاً عليه فاثباته به واضح الفساد، ولا يمكن أن يقول به أحد.

بل لو كان المدلول الالتزامي عبارة عن تنزيل القطع بالجعل صغرى وكبرى منزلة القطع بالواقع أيضاً لم يتحقق الإطلاق لعدم القطع بالصغرى وهو الشك بحسب الفرض بل يقطع بالعدم ففيه مخالفة مع المناسبة المذكورة للمدلول الالتزامي الأوّل.

هذا على فرض كون الملازمة عقلية وبدلالة الاقتضاء، وأمّا إذا كانت عرفية فيتم بأحد النحوين المتقدمين، أي إمّا بتقريب كون الواقع له أثر مستقل فيتحقق القطع بالواقع التنزيلي مع قطع النظر عن إطلاق دليل الحجّية فيتم بلحاظ الأثر الموضوعي للقطع إذا كان جزء موضوعه وإلّا فالأمر أوضح. وإمّا بتقريب أنّ المنزل منزلة القطع بالواقع هو القطع بالجعل الظاهري والقطع بفعليته على تقدير تحقق هذا التقدير لا بالفعل أي القطع بحجيته في نفسه وشأناً. لا يقال: هذه الدلالة الالتزامية العرفية فرع إطلاق المدلول المطابقي للمؤدى والمفروض أخذ الشك فيه فلا موضوع لها بالتقريب الثاني.

فإنّه يقال: الملازمة العرفية مع أصل الجعل في المدلول المطابقي لا مع إطلاقه كما لا يخفى.

نعم، لو جعلنا اللازم العرفي هو تنزيل العلم بالكبرى أو الصغرى التي هي الشك لم يتم هذا التقريب، وأيّا ماكان فأصل المسألة غير عرفية كما أُشير إليه في الكتاب.

ثمّ إنّ صاحب الدرر حمل أصل الملازمة المدعاة في الحاشية على أنّ تنزيل المؤدى منزلة الواقع يوجب كون العلم به علماً بالواقع مسامحة نظير موارد خفاء الواسطة واثبات آثار المقيد باستصحاب القيد وبالامارة حيث يكون الموضوع هو المقيد بالجامع بين القيد الواقعي أو القيد التعبدي.

ثمّ أشكل عليه بأنّ هذا فرع الملازمة بين العنوانين كما في مائية هذا المائع وكريته فإنّ لازم كونه كراً ولو بالتعبد أنّ هذا الماء كرّ وهذا لا يتم في المقام؛ إذ ليس لازم خمرية شيء واقعاً أنّ العلم به علم بخمريته بل لابد من تعلق العلم بعنوان الخمرية وكأنّه يريد بيان أنّ الموضوع ليس هو المقيد بالجامع من القيد الواقعي والتعبدي بل خصوص المقيد بالقيد الواقعي، غاية الأمر الامارة أو الأصل يثبت المقيد المذكور إذا كانت الملازمة واقعية فيترتب الأثر.

وأنت تعلم بأنّ هذا التفسير خلاف مرام صاحب الكفاية ﷺ، فإنّه لا يـريد اثبات العلم بالواقع تعبداً الذي تكون نتيجته الحكومة الظاهرية واثبات الأثر بالتعبد بل هذا غير معقول في نفسه، لأنّ العلم بالواقع الحـقيقي إن لم يكـن ۲۸۱

موجوداً فيقطع بعدمه ومعه لا معنى للوجود التعبدي له فإنّه يعقل بلحاظ الأمور الواقعية لا العلمية. وإنّما يريد اثبات انّ العلم الوجداني بالواقع التعبدي كالعلم بالواقع الحقيقي من حيث موضوعيته لذلك الأثر فتكون الحكومة بلحاظ هذا الجزء واقعية لا ظاهرية وهذا لا يكون إلّا باستفادة تنزيل آخر واقعي ، ومن دونه لا يمكن ترتيب الأثر الموضوعي حتى إذا قلنا بأنّ الموضوع هو المقيد بالجامع بين القيد الواقعي والتعبدي لأنّ الجزء الأوّل وهو القطع بالخمرية غير موجود في المقام ووجوده يساوق تحقق كلا الجزئين.

ومن مجموع ما تقدم اتضح أنّه لا يمكن استفادة قيام الامارات مقام القطع الموضوعي من دليل الحجّية سواءً على مسلك جعل الطريقية أو مسلك التنزيل، بل قد عرفت أنّ مهم الدليل على الحجّية في الامارات المعتبرة هو السيرة العقلائية الممضاة شرعاً وهي دليل لبي لا يمكن أن يستفاد منه قيام الامارة مقام القطع الموضوعي.

هذا كلّه إذا أريد قيامها مقام القطع الموضوعي حقيقة ، أي استفادة ذلك من دليل الحجّية بالحكومة ونحوه بعد فرض أنّ المأخوذ في موضوع دليل الحكم والأثر المترتب عنوان القطع بخصوصه ؛ وأمّا إذا أريد قيامها مقام القطع الموضوعي بالورود أي بمعنى كون الموضوع من أوّل الأمر بحسب لسان دليل حكم القطع الموضوعي هو جامع الحجة الأعم من الوجداني والتعبدي \_ وهذا ما سلكه وأراده جملة من المحققين في المقام وإن لم يكن بالدقة من قيام الامارة مقام القطع في الموضوعية إلّا بضرب من المسامحة \_ فلا إشكال فيه كبروياً ويكون التمسك فيه بدليل الأثر الموضوعي لا بدليل حجّية الامارة بحيث يتم المطلوب ولو فرض دليل الحجّية لبياً لا لسان له كالسيرة العقلائية. إلا أن السيد الشهيد الله اعترض على ذلك \_ تبعاً للاصفهاني الله \_ بأنه إنّما ينتج ترتب الأثر الموضوعي على الامارة فيما إذا كان لمؤدّى الامارة أثر شرعي آخر مستقل يكون المؤدّى تمام الموضوع له لكي تثبت حجّية الامارة بلحاظه فتقوم مقام القطع في الأثر الموضوعي؛ لأنّ الموضوع إنّما هو الحجة ولا حجّية من دون أثر على المؤدّى.

وكأنّ صاحب الدرر للله اعترف بالاشكال في خصوص ما إذا كان القطع تمام الموضوع للأثر، دون ما إذا كان جزء الموضوع مع كون الواقع جزئه الآخر؛ لكفاية كونه ذا أثر تعليقي، بمعنى أنّه لو انظم إلى الباقي يترتب عليه الأثر الشرعي.

والتحقيق: أنّنا تارة نستظهر من دليل الأثر الموضوعي أنّ موضوعه الحجة الشأنية أي ما يكون كاشفاً ومثبتاً لمتعلقه في نفسه – بحيث إذا كان القطع تمام الموضوع ولم يكن للواقع أي أثر ترتّب الأثر أيضاً – وأخرى نستظهر ارادة الحجة الفعلية، فعلى الأوّل لا ينبغي الاشكال في ترتب أثر القطع الموضوعي مطلقاً، أي في الصور الثلاث – وعلى الثاني يثبت في الصورتين الأخيرتين لا الأولى لا في الامارة ولا القطع بنفس النكتة المبينة في هامش الكتاب مع اضافة توضيح حاصله: إنّ المراد من أخذ القطع بما هو حجة في موضوع الأثر لا يمكن أن يراد به أخذ حجّيته المنطقية أو طريقيته الذاتية في موضوع الأثر لا يمكن قامت مقامه الامارة بل يراد به أخذه بما هو مجة في موضوع الأثر وإلّا لما في موضوع ذلك الأثر المنجزية الفعلية بقطع النظر عن الأثر الموضوعي فلا في موضوع ذلك الأثر المنجزية الفعلية بقطع النظر عن الأثر الموضوعي فلا الموضوع فيه وإن أخذت المنجزية الفعلية ولو بلحاظ نفس هذا الأثر – على نحو الموضوع فيه وإن أخذت المنجزية الفعلية ولو بلحاظ نفس هذا الأثر – على نحو القضية الشرطية اللولائية كي لا يلزم الدور \_كانت الامارة حجة كذلك؛ فلا فرق من هذه الناحية بين القطع والامارة .

وكأنّ السيد الأستاذ رضيح أشار إلى هذا البحث ضمن التنبيه الثاني من التنبيهات الثلاثة كما لا يخفي.

ثمّ إنّه يمكن بناءً على مسلك التنزيل أيضاً تصحيح قيام الامارة مقام القطع الموضوعي الذي يكون تمام الموضوع ولا يكون للمؤدى أي أثـر لا بـنحو التمامية ولا الجزئية بأحد بيانين:

١ ـ أن يكون التنزيل المفاد بالمدلول الالتزامي لازماً لتنزيل المؤدى منزلة
الواقع بنحو القضية الشرطية والشأنية أي لو كان للواقع أثر كان يترتب بالامارة ،
والشرطية صادقة ولو لم تصدق الفعلية .

٢ - أن يدعى الملازمة بين الجعلين بمعنى أن ثبوت المؤدى بالامارة في
الجملة ولو في غير هذا المورد يلازم قيامها مقام القطع الموضوعي.

وكلتا النكتتين تناسب الملازمة بتقريبها العرفي لا العقلي، إذ العرف لا يرى دخلاً لترتيب أثر آخر على المؤدّى يكون أجنبياً عن الأثر الموضوعي في ترتيب أثر القطع الموضوعي ولوكان في مورده فإذاكان ملاك للملازمة فهو مع ثبوت المؤدّى في الجملة سواءً في مورد أثر القطع الموضوعي أم غيره.

ص ۹۷ قوله: (۳\_ویتضح علی ضوء...).

هذا الاشكال النقضي على مسلك الميرزا النائيني رضي الاستصحابين المتعارضين يمكن لمدرسة الميرزا الاجابة عليه: بأنّ الأمر بالنسبة إلى الأثر الموضوعي وهو جواز الافتاء بالواقع وإن كان كذلك إلّا أنّـه سـوف يـحصل المحذور بلحاظ حرمة الكذب الذي موضوعه الواقع حـيث يـعلم بأنّ أخـذ الافتائين يكون كذباً وهو محرم.

وإن شئت قلت: إذا أريد الافتاء بالحكمين الظاهريين فهو فرع حجّية الامارتين أو الاستصحابين بلحاظ المؤدى والأثر الواقعي، والمفروض التعارض والتساقط بلحاظه.

وإن أريد الافتاء بالحكمين الواقعيين فمن ناحية حرمة الافتاء بلا علم \_ التي هي حرمة أخرى غير حرمة الكذب \_ وإن لم يكن محذور لتحقق موضوعه حقيقة وبالحكومة الواقعية في الطرفين إلا أنّه سوف يبتلي بمحذور حرمة الكذب؛ لأنّه يعلم بأنّ أحد الافتائين خلاف الواقع ودليل جواز الاسناد والافتاء بالعلم الأعم من الواقعي والتعبدي يجوز الافتاء من ناحيته ، أي من ناحية الحرمة المذكورة لا من كل الجهات فلو استلزم ذلك في مورد الابتلاء بحرمة الكذب حرم الافتاء بملاكها ، وفي المقام حيث يعلم أنّ أحد الافتائين كذب فيتشكل علم اجمالي منجز يوجب حرمة كل من الافتائين بالنتيجة العملية .

نعم، سائر الآثار الموضوعية يمكن ترتيبها، كجواز الاقتداء مثلاً إذا علم بأنّ زيداً أو عمرواً فاسق وكانا مستصحبي العدالة، وكان العلم بالعدالة تمام الموضوع لجواز الاقتداء، فيجوز الاقتداء بكل واحد منهما؛ لكونه معلوم العدالة تعبداً، حيث لا تنافي بين العلم الوجداني بفسق أحدهما والعلمين التعبديين بعدالتهما من حيث ترتب آثارهما الموضوعية، وهذا ما لا يلتزم به أصحاب هذا المسلك. ص ٩٩ قوله: (وأمّا القسم الثالث ـ وهو أخذ القطع بحكم في موضوع حكم مماثل...).

لا يصحّ ربط البحث في مسألة أخذ القطع بالحكم في موضوع حكم آخر مماثل بما تقدم في بحث التجري من اشكال اللغوية في جعل الحرمة للتجري كما فعل في الدورة الأولى؛ ولهذا لا يرد هذا الإشكال على السيد الخوئي القائل بالتأكد في المقام ومعقولية الجعل المذكور رغم قوله بلغوية واستحالة حرمة التجري في البحث السابق والوجه في ذلك: أنّ الحرمة للتجري والمعصية كانت بنفس الملاك الأوّل لا بملاك جديد، ومن هنا كان يأتي اشكال اللغوية في المحركية المولوية مع جوابه المتقدم هناك، وأمّا هنا فالمفروض ثبوت حرمة أخرى وبملاك آخر في القطع بالحرمة الأولى المماثلة بحسب الفرض فلا لغوية في المحركية المولوية.

كما أنّ الجواب المذكور لدفع شبهة استحالة التأكّد يمكن المناقشة فيه بأنّ الطولية في المقام وإن لم تكن من باب العلية والمعلولية ليستحيل وجودهما بوجود واحد إلّا أنّ هناك ملاكاً آخر غير العلية والمعلولية يقتضي استحالة وحدة الارادتين أو الكراهتين في المقام وهو لزوم تعلّق الارادة أو الكراهة بنفسها؛ لأنّ إحداهما بحسب الفرض متعلقة بالأخرى فلو اتحدتا في وجود واحد مؤكد لزم تعلقها بنفسها وهو محال.

والجواب على هذه الشبهة يكون بتوضيح أنّ الارادة الثانية ليست متعلقة بالارادة الأولى، بل بلحاظها وعنوانها، فيكون الفعل المعنون بالعنوانين العنوان الواقعي له وعنوان كونه معلوم الحكم متعلقاً لارادة أو كراهة شديدة أكيدة فلا محذور أصلاً. ص ١٠١ قوله: (وأمّا القسم الرابع وهو أخذ القطع بالحكم في موضوع شخصه...).

استحالة أخذ القطع بالحكم في موضوع شخصه يمكن أن يـبيّن بـخمسة وجوه:

١ ـ برهان الدور في الحكم ولزوم توقف الحكم على نفسه. وهذا هو برهان
العلّامة وجوابه كما هو في الكتاب.

٢ - برهان الدور في مرحلة وصول الحكم، وهذا هو برهان الميرزا
١ النائيني الله وهو صحيح بلحاظ المجعول الفعلي لا الجعل، أي إذا أخذ العلم
بالمجعول الفعلي - والذي هو أمر تصوري في الموضوع، وأمّا إذا أخذ العلم
بالكبرى والصغرى - فلا محذور.

٣ ـ برهان لزوم الخلف بحسب نظر المكلف؛ لأنّ القاطع يرى مقطوع قطعه ثابتاً بقطع النظر عن قطعه وفي رتبة متقدمة عليه بالطبع فكونه متوقفاً عليه خلف هذا النظر وهو تهافت، ولعل هذا هو مقصود من قال بلزوم تقدم المتأخر بالطبع كالمحقق الأصفهاني في ، وهذا هو البرهان المقبول عند السيد الشهيد في مع سابقه. وهذه البراهين الثلاثة مرتبطة بمرحلة المكلف واستحالة فعلية الحكم في حقه، فتكون الاستحالة في المجعول الفعلي بالأصالة وفي التبع.

٤ ـ برهان اللغوية؛ لأنّ غير القاطع لا حكم له والقاطع يتحرك بقطعه فلا محركيّة لمثل هذا الجعل. وقد أشكل عليه السيد الشهيد في بأنّه لا لغوية في مرحلة الجعل لو فرض عدم المحذور في مرحلة الوصول إذ يكون حاله حال سائر الجعول من حيث كون جعلها من موجبات وصولها. وقد يقال: إنّ هذا الجواب غير تام لأنّ الوصول بعد أن كان في المقام شرطاً في فعلية الملاك والتكليف فلا وجه لجعله لكي يوصل فيتحقق الملاك. وهذا بخلاف الأحكام غير المشروطة بالعلم فإنّ عدم جعلها تفويت للملاك عـلى المولى بخلاف المقام.

والجواب: أنّ العلم قد يكون من شرائط التحقق لا الاتصاف، وإنّما أُخذ قيداً في موضوع الحكم؛ لعدم القدرة عليه أو لأيّ سبب آخر. فهذا الاشكال غير متّجه.

٥ ـ برهان لزوم التهافت والخلف بحسب نظر المولى في مرحلة الجعل وهذا ظاهر عبائر مدرسة الميرزا النائيني تلخ بتقريب أنّ الجاعل يرى الموضوع مفروض الوجود ومفروغاً عنه فإذا أخذ العلم بشخص الحكم الذي يريد جعله في الموضوع مفروغاً عنه مسبقاً فكيف يجعله مرة أخرى؟

والجواب: أوّلاً ـ أنّ المفروغ عنه العلم بالحكم لا نفس الحكم وفرض العلم بالحكم يستلزم فرض المعلوم بالذات لا المعلوم بالعرض؛ لأنّه ليس قيداً له إلّا إذا كان الواقع جزء الموضوع وقد تقدم ابطاله.

وثانياً - يمكن أن يأخذ العلم بالحكم بنحو القضية الشرطية أي من لو جعل الحكم أصبح عالماً فلا يكون الموضوع المفروغ عنه في الجعل من يفرض عالماً بالفعل ليلزم التهافت بل الموضوع فرض الملازمة وصدقها لا يستلزم فرض صدق جزاءها وهو العلم بالحكم.

وبعبارة أخرى: بهذا النظر لا يكون الحكم مأخوذاً في الموضوع بنحو فعلي مفروغاً عنه ليكون مانعاً عن امكان جعله وانشائه. ص ١٠٥ قوله: (ثمّ إنّ المحقق النائيني ﷺ بعد أن بنى على استحالة...). من أجل التوصل إلى نتيجة تقييد الحكم بالعلم به وجد مسلكان: مسلك الميرزا النائيني ﷺ متمم الجعل.
مسلك المحقّق العراقي ﷺ الحصة التوأم.

وكلا المسلكين لا يختصان بالمقام بل طبّقا أيضاً في مبحث التعبدي والتوصلي، فبلحاظ جميع القيود الطولية الثانوية يقال بنتيجة التقييد بأحد هذين النحوين، سواءً في ذلك قيود الوجوب والتكليف كما في المقام أو قيود الواجب كما في قصد الأمر. ولا يلزم محذور اجتماع الوجوبين من مسلك متمم الجعل لما تقدم من أنّ روح الجعلين ومباديهما واحدة والامتناع بلحاظها لا بلحاظ مرحلة الجعل والاعتبار.

وقد أورد السيد الأستاذ رأى على مسلك النائيني المنه في الدورة السابقة :

أوَّلاً \_ أنَّ الجعل الأوَّل لابد وأن يكون مطلقاً لأنَّ التقابل بين الإطلاق والتقييد تقابل السلب والايجاب فإذا استحال أحدهما تعيّن الآخر ، وهذا اشكال مبنائي .

وقد رجع عنه في الدورة الثانية بأنّ هذا الإطلاق لا يمكن أن يكشف عن إطلاق روح الحكم ومباديه لكونه ضرورياً. فلا فائدة في مثل هذا الإطلاق.

لايقال: كما ذكر السيد الحائري في تعليقته ـكما يستحيل أخذ العلم بالحكم في موضوعه في الحكم بمعنى الجعل يستحيل ذلك في روح الحكم أعني الشوق، وهذا يعني أنّ فرض وجود الحكم ومباديه يساوق فرض اطلاقه وعدم دخل قيد العلم به فيه، فلا نحتاج إلى الإطلاق في الجعل. فإنّه يقال: الشوق والحب والارادة من الصفات الحقيقية التكوينية وليست من قبيل الجعل الذي هو أمر اختياري ، والمفروض أنّه لا استحالة في نفس تعلق الحكم أو الشوق بالعالم به وإنّما المحذور في مرحلة فعلية وصوله إلى المكلف وهو مانع عن تحقق الجعل الذي هو فعل اختياري للمولى وليس مانعاً عن الشوق وتعلقه به فإنّه قد يتعلق بأمر مستحيل في نفسه على أنّه ليس بمستحيل ؛ إذ يعقل أن يكون الشوق والملاك فيمن علم بفعلية الحكم في حق نفسه ولو من باب الجهل المركب وتصور أنّ الحكم مطلق ثابت بقطع النظر عن قطعه على كل أحد، وهذا وإن كان مانعاً عن الجعل للغويته لكنه ليس مانعاً عن الشوق وتعلّق مباديه وروحه بالعالم بفعليته للغام بجعله لي مانعاً عن الشوق وتعلّق مباديه وروحه بالعالم بفعليته ـ لا العالم بجعله ـ لم يكن بالامكان نفي احتمال دخالة ذلك بالاطلاق في أدلّة الأحكام للعلم بكونها مطلقة من هذه الناحية ولكنها لا تفيد في الكشف عن إطلاق روح الحكم ، وما هو المنجز إنّما هو روح حق الجاهل بفعليته بقاحة الاشتراك م في العلم بكونها مطلقة من هذه الناحية ولكنها لا تفيد في الكشف عن إطلاق روح الحكم ، وما هو المنجز إنّما هو روح

وثانياً ـ بأنّ الجعل المتمم سيبقى مهملاً بالنسبة إلى نفسه فلو فرض أنّ فعلية الحكم كانت مشروطة بالعلم بتمام المجعول لم يكن يمكن للمولى التوصل إلى غرضه للزوم التسلسل.

وقد رجع عنه في الدورة الثانية ولعلّه لعدم صحته؛ لأنّ المراد من أخذ العلم بحسب الفرض أخذ العلم بالحكم الفعلي وهو إنّما يكون بلحاظ روح الحكم ومباديه لا بلحاظ مجرد الجعل والاعتبار والمفروض أنّه بلحاظ مرحلة روح الحكم ومباديه لا يوجد إلّا حكم واحد لا أحكام عديدة وتعدد الجعل ليس إلّا مجرد تفنن في مرحلة الاعتبار للتخلص عن المحذور فبأخذ العلم بالجعل الأوّل في الجعل المتمم يكون المولى واصلاً إلى غرضه وهو إمكان جعل الحكم على العالم به، أي بروحه ومباديه.

والصحيح: ما ذكره السيد الشهيد الله مختصراً في الدورة السابقة ومفصلاً في هذه الدورة، وتتلخص في ثلاث نقاط \_ إذا أريد من الحكم المجعول الفعلي لا الجعل المهمل وإلاّ لم نكن بحاجة إلى مسلك المتمم لما سيأتي من امكان العلم بالجعل في فعلية المجعول \_:

١ ـ عدم الحاجة إلى متمم الجعل؛ لأنّ الجعل الأوّل إذا كان في قوة الجزئية فهو يفي بالتقييد وإن كان في قوّة المطلقة فهو يفي بالاطلاق فلا حاجة إلى الجعل المتمم على التقديرين بل على أحدهما فقط وإن كان مهملاً فلا يتحقق موضوع الجعل الثاني أصلاً.

٢ ـ ٧ يعقل تحقق موضوع الجعل المتمم؛ لأنّ الجعل الأوّل ٧ يعقل أن يكون في قوّة الكلية؛ لأنّ المهملة ٧ يمكن أن تكون كلية؛ لأنّها فرع الإطلاق ونكتة السريان، فيتردد بين أن تكون في قوّة الجزئية أو غير منطبقة على الخارج أصلاً، والأوّل مستلزم لنفس محذور الدور؛ لأنّ المراد بالجزئية هنا فرض العلم بالمجعول في الجعل الأوّل، والعلم به فرع العلم بتحقق موضوعه المتيقن والذي هو نفس فرض العلم به، فيتوقف العلم به على العلم به، والثاني يستلزم عدم تحقق موضوع الجعل الثاني، فالحاصل: الجعل المتمم غير معقول؛ لعدم إمكان تحقق موضوعه.

٣ \_ إنَّ المهملة في خصوص المقام يستحيل أن تكون في قوة الجزئية؛ لأنّ

انطباق الطبيعة على المقيد إمّا بأخذه قيداً فيها أو بعدم أخذ عدمه قيداً، وكلاهما في المقام محال بحسب مسالكهم، فيستحيل انطباق الطبيعة على المقيد في المقام، وهذا معناه أنّ المهملة في المقام مستحيلة الانطباق على الخارج، بل ويستحيل انطباقها في الخارج من ناحية استحالة تحقق موضوعها كما ذكر في الاشكال السابق، ومعه يستحيل جعل الحكم عليها ولو مهملاً، لوضوح أنّ جعله إنّما يكون بلحاظ انطباقها على الخارج ولو ضمن الجزئية، وهذا بحسب الحقيقة اشكال بنائي على الجعل الأول.

وأمّا مسلك المحقّق العراقي ﷺ وهو جعل الحكم على الحصة التوأم مع العلم بالحكم ففيه:

أوَّلاً \_ عدم معقولية الحصة التوأم في باب المفاهيم وإنَّما تعقل في الوجودات الخارجية كما ذكرنا ذلك مراراً.

وثانياً - الاستحالة في المقام لم تكن بلحاظ عالم الجعل كما في قصد الأمر بل بلحاظ عالم فعلية وصول المجعول، فلو سلمنا امكان أخذ العلم بالحكم قيداً وشرطاً فيه بنحو الحصة التوأم والعنوان المشير إلى الحصة الخاصة في المرتبة السابقة إلاّ أنّه حيث لا يوجد أي عنوان لتلك الحصة غير عنوان العلم به فيبقى محذور عدم امكان وصول مثل هذا الحكم إلى المكلف في مرحلة الفعلية للزوم الدور على حاله كما لا يخفى.

وهكذا اتضح عدم تمامية المسلكين المذكورين.

والصحيح: امكان أخذ العلم بالحكم بمعنى الجعل في موضوع فعلية مجعوله ولا محذور فيه؛ لتعددهما سواءً قلنا بأنّ المجعول أمر حقيقي تصديقي أو وهمي تصوري لأنّ الجعل تصوراً غير المجعول.

وما ذكره في الدراسات <sup>(١)</sup> من أنّ العلم بالجعل إن أريد به الجعل غير الشامل للعالم فأخذه بل أخذ مجعوله لم يكن فيه اشكال من أوّل الأمر وليس من أخذ الحكم في موضوع شخصه، وإن أريد العلم بالجعل الشامل للعالم لزم المحذور ؛ لأنّ العلم بشمول الجعل فرع العلم بموضوعه الذي هو نفس العلم المذكور، فتوقف العلم بالحكم على العلم به.

مدفوع: بأنّ الشمول وعدم الشمول من خصوصيات وانقسامات المجعول لا الجعل؛ فإنّه انشاء جزئي لقضية اعتبارية تصورية، ولا معنى لاتصافه بالشمول وعدم الشمول إلّا بالتبع، فلا اشكال في امكان حصول العلم به كما أنّ المنشأ به قد أخذ في موضوعه مفهوم العالم بالحكم، فيمكن أن يعلم المكلف بأنّ المولى قد أنشأ وجعل وجوب التمام على العالم به بنحو القضية الحقيقية، وبنفس هذا العلم يصبح موضوعاً لمجعول ذلك الجعل فيحصل له في طول ذلك علم بشمول الجعل له، أو قل علم بالمجعول الفعلي سواءً اعتبرناه أمراً حقيقياً تصديقياً أم تصورياً وهمياً.

فالحاصل: العلم بالانطباق والشمول غير العلم بالجعل بمعنى القضية الحقيقة المجعولة على طبيعي العالم بالجعل؛ ولهذا قد يعلم الإنسان بالقضية الحقيقية ويغفل عن انطباقها على مصداق أو على نفسه، وهذا واضح.

وقد يقال: إنّ هذا غاية ما يفيد امكان نفي تقيد الأحكام بصورة العلم بجعلها

(1) دراسات في علم الأصول ج ٣.

بالتمسك باطلاق أدلتها بلا حاجة إلى أدلّة اشتراك العالم والجاهل في الحكم أمّا إذا احتمل تقيد الحكم بالعلم بالمجعول بأن فرض احتمال دخالة العلم بالمجعول الفعلي في فعلية الحكم وفعلية ملاكه فلا يمكن نفيه بالاطلاق في دليل الحكم، لأنّ الإطلاق وإن كان متعيناً هنا بناءً على ما تقدم من أنّه كلما استحال التقييد تعين الإطلاق، إلّا أنّه إطلاق غير كاشف عن إطلاق مبادئ الحكم وروحه \_كما أشرنا فيما سبق \_ والمهم اثبات إطلاق روح الحكم في حق الجاهل بالحكم الفعلي كما أنّه إذا كان غرض المولى في التقييد المذكور فلا يمكنه أخذه والتوصل إليه.

وهذا الاشكال يمكن الجواب عليه بأحد وجهين:

الأوّل: أنّه يكفي إطلاق الخطاب بلحاظ أخذ العلم بالجعل لاثبات إطلاق روح الحكم ومباديه في حق الجاهل؛ لأنّ الغرض لو كان مختصاً بالعالم بالمجعول الفعلي فالمولى وإن كان لا يتمكن من أخذ العلم بالمجعول الفعلي في موضوع حكمه لكنه يتمكن من أخذ ما يساويه ويساوقه وهو أخذ العلم بالجعل المساوق لأخذ العلم بالكبرى والصغرى والذي يتولد منه العلم بالمجعول الفعلي دائماً، والمفروض امكان أخذ العلم بالجعل – الكبرى – والمستبطن للعلم بالصغرى من ناحية هذا القيد لا محالة فيكون ملازماً مع العلم بالمجعول، وهذا ينتج نفس الدائرة من التقييد التي ينتجها أخذ العلم بالمجعول الفعلي وإن كانا قيدين متباينين عنواناً، فعدم أخذه يكشف لا محالة عن إطلاق المبادئ للحكم في حق الجاهل كالعالم وهو المقصود من اطلاقات أدلّة الأحكام، كما أنّه إذا كان غرضه في المقيد أمكن أخذ القيد الملازم معه، فحال أخذ العلم بالجعل حال نعم، لا يمكن أن يستكشف من أخذه دخالته بعنوانه أو بعنوان ملازمه في الملاك إلا أنّ هذا لا ربط له بأصل الحكم وحدوده اطلاقاً وتقييداً، وإنّما يرتبط بمركز ما فيه الملاك ومصلحة الأحكام، وليست الخطابات متكفلة لها بهذه الدقّة الفلسفية.

وإن شئت قلت: إنّه عرفاً لا فرق بين النحوين المذكورين من التقييد بحسب النتيجة، فيتمّ الإطلاق النافي لدخل العلم بالمجعول الفعلي أيضاً عرفاً.

الثاني: أنّ التقييد بلحاظ الجعل وإن فرض غير ممكن إلّا أنّه بلحاظ المبادئ - أي عالم المصلحة والمفسدة بل الارادة والكراهة - ممكن بحسب الفرض باعتبارهما أمرين تكوينيين يمكن تعلقهما بغير المقدور أيضاً، كما أنّهما ليسا أمرين انشائيين ليرتفعا باللغوية ونحو ذلك، فيمكن ابراز تقيدهما حينئذ بالعلم بالحكم بمعنى الارادة لا الجعل، خصوصاً إذا كان العلم بالمجعول شرطاً لتحقق الملاك لا للاتصاف به، وإنّما يؤخذ شرطاً في الوجوب والتصدّي المولوي لكونه غير اختياري مثلاً، فيمكن للمولى أخذ ذلك قيداً في الحكم بمعنى المجعول الانشائي، فيرتفع الدور أو التهافت في مرحلة الوصول، ويكون الجعل المذكور بنفسه كاشفاً عن تعلّق الارادة والمبادئ بالعالم بهما.

وبهذا يتضح أنّ أصل اشكال الدور والتهافت على أخذ العلم بالحكم فـي موضوع شخصه ليس بتلك الأهمية، وممّا يشهد عليه وقوعه خـارجـاً فـي التشريعات العقلائية والشرعية.

ثمّ إنّهم ناقشوا في كون مثال الجهر والاخفات أو القصر والتمام من مصاديق هذا البحث بدعوى أنّ ظاهر الشهيد استحقاق الجاهل القصر للعقوبة وهو ينافي كون الحكم به مشروطاً بالعلم به؛ إذ رفع الموضوع لا يكون موجباً للعقوبة ويمكن أن نضيف شاهداً آخر لما ذكروه وراموه وهو لزوم القضاء تماماً حتى إذا كان جاهلاً حين الأداء تقصيراً وكذلك الجهر والاخفات ، فجعلوا المقام من موارد جعل البدل المفوّت لباقي المصلحة والذي هو نوع من الإجزاء.

إلا أنّ ما ذكروه غاية ما يثبت عدم كون التكليف بالقصر على المسافر مثلاً مشروطاً بالعلم به إلا أنّ صحّة التمام عليه مشروطة به لا محالة ، فالبدل المجعول في موارد الحكم بالصحّة يكون مشروطاً بالعلم به ؛ ولهذا لا يصحّ من غيره فيكون من صغريات هذا البحث.

## الموافقة الالتزامية

ص ١١٣ قوله: (الجهة الخامسة:...). الأولى جعل منهج البحث كما يلي: الأمر الأوّل - في معنى وجوب الالتزام. الأمر الثاني - في الدليل على وجوبه عقلاً أو شرعاً. الأمر الثالث - في مانعية المخالفة القطعية الالتزامية عن جريان الأصول في

أطراف العلم الإجمالي الذي لا مخالفة قطعية عملية له كموارد الدوران بين المحذورين ونحوه.

وهنا تقريبان ومسلكان للمانعية بناءً على ثبوت وجوب الالتزام عـقلاً أو شرعاً بالتكاليف:

١ - مانعية نفس المخالفة الالتزامية القطعية كالعملية القطعية عن جريان
الأصول للزوم التناقض. وجوابه ما في الكتاب في جواب التقريبين الأوّل
والثاني.

٢ - مانعية المخالفة الالتزامية لكونها ترجع إلى مخالفة قطعية عملية للتكليف
بوجوب الالتزام، ولا فرق من هذه الناحية في المانعية بين تكليف وتكليف.
والجواب: أنّه تارة نبني على حرمة الالتزام بما لا يعلم أنّه من الدين ولو كان

منه واقعاً لكونه نوعاً من التشريع أو الاسناد المحرم ـكما هو الصحيح ـواُخرى نبني على أنّ المحرم هو الاسناد أو الالتزام بما ليس من الدين واقعاً .

فعلى الأوّل معناه أنّ وجوب الالتزام مقيد موضوعاً بالتكليف المعلوم لا الواقعي وإلّا لزم التناقض مع حرمة التشريع، ومعه لا وجوب للالتزام في موارد العلم الإجمالي إلّا بالمقدار المعلوم الإجمالي ولا يجوز الالتزام بشيء من الطرفين لكونه تشريعاً محرماً فلا موضوع لجريان الأصول فيهما بلحاظ هذا الأثر والالتزام بالعنوان الإجمالي ممكن؛ لأنّه عنوان ثالث غير الطرفين تفصيلاً وهذا واضح.

وعلى الثاني يلزم الدوران بين المحذورين \_ وجوب الالتزام وحرمة التشريع \_ في الالتزام بكل مشكوك بحسب الحقيقة، وفي المقام لو التـزم بكـل مـن الوجوب والحرمة \_ لو أمكن ذلك \_ أو ترك الالتزام بهما معاً كانت مخالفة قطعية لأحد الحكمين ومخالفة كذلك للآخر وهنا ذكر صاحب الكفاية وقوع التزاحم بين التكليفين وسقوط وجوب الالتزام على القول به في مثل المقام ولو لقصور دليله، وهذا جواب صحيح أيضاً على تقدير قبول المبنى، مضافاً إلى الجواب المذكور في الكتاب من عدم منع ذلك عن جريان الأصول بلحاظ العمل الخارجي؛ لأنّ كلاً منهما تكليف مستقل عن الآخر، كما أنّه مقتضى الصناعة عندئذ هو التوسط في التنجيز، أي اختيار المخالفة الاحتمالية بالالتزام بأحد الطرفين لاكليهما على ما سيأتي في بحث الدوران بين المحذورين. هذا اجمال البحث.

ثمّ إنّه كان ينبغي جعل هذا البحث بعد منجزية العلم الإجمالي؛ لأنّه بحسب

الحقيقة اشكال على جريان الأصول في تمام الأطراف حتى إذا لم يلزم منه مخالفة عملية \_ كما لعلّه منسوب إلى الفشاركي \_ ولكن يقدم جرياً مع منهج الكفاية، فالبحث هنا عن وجوب الالتزام ومانعية المخالفة الالتزامية عن جريان الأصول في تمام الأطراف. وفيما يلي نورد تفصيل هذا البحث ضمن أمور:

الأمر الأوّل: في إثبات أنّ الالتزام غير اليقين وغير الاظهار والابراز بل هو فعل من أفعال الجوانح وليس انفعالاً أو عرضاً كالعلم والحب. وحقيقته إمّا أن يكون فعلاً تكوينياً مباشرياً للنفس كالتوجه والالتفات وينتزع منه الخضوع والتسليم أو أنّه فعل اعتباري انشائي وهو نحو من التعهد والقرار والبناء بين الإنسان ونفسه نظير القرارات والتعهدات مع الآخرين بشهادة الوجدان وبدليل حرمة التشريع والدينونة بما ليس من الدين على أنّه من الدين الذي لا إشكال فيه فقهياً كما لا اشكال في أنّه غير العلم وغير حرمة الكذب. فما في تهذيب الأصول من انكار وجود موضوع لأصل هذا البحث غير فني.

الأمر الثاني: في تصوير كيفية مانعية وجوب الالتزام عن جريان الأصول في تمام الأطراف، وذلك بأحد بيانات:

١ – عدم عقلائية الالتزام بالنقيضين التزاماً جدياً، ولازم جريان الأصول في تمام الأطراف ذلك، ولزوم الالتزام بمفادها مع الواقع المعلوم بالاجمال اللازم التزامه، وهو مانع عن إطلاق دليل الأصل لتمام الأطراف فإنّ المانع العقلائي كالعقلي بل سوف يأتي أنّ الترخيص في المخالفة العملية أيضاً محذوره عقلائي. وفيه: ما في الكتاب.

٢ \_ عدم عقلائية الالتزام بالواقع المعلوم بالاجمال مع لزوم الجري العملي في

الطرفين بنحو يناقض ذلك الالتزام فإنَّه أيضاً غير عقلائي.

وفيه: ما في الكتاب من المنع عن ذلك فإنّ الالتزام غير العمل خصوصاً إذا كان اجمالياً والموقف العملي تفصيلي في الطرفين.

٣ ـ لزوم المخالفة العملية لتكليف الزامي منجز غاية الأمر متعلقه من أفعال الجوانح لا الجوارح وهذا ليس بفارق لأنّ الميزان قبح الترخيص في المعصية سواءً كانت جارحية أو جانحية فيكون جريان الأصول في تمام الأطراف دائماً مؤدياً إلى مخالفة عملية، غاية الأمر قد يؤدي إلى مخالفتين عمليتين والترخيص في معصيتان كما في معصيتان كما في موارد امكان المخالفة العملية القطعية، وقد يؤدي إلى مخالفة واحدة عملية وترخيص في معصية واحدة، وعلى كل حال يكون ذلك مانعاً عن جريانها.

وجه اللزوم: أنّ الأصول في تمام الأطراف تنفي الحكم الواقعي في الطرفين مع العلم بوجوده في أحدهما ووجوب الالتزام به، فبنفيه ظاهراً وتعبداً يرخص في عدم الالتزام به رأساً وهو معصية معلومة، وهذا هو التقريب الفني.

الأمر الثالث: في تحقيق حال المانعية بصيغتها الفنية المتقدمة، وهو متوقف على ملاحظة المحتملات في وجوب الالتزام فإنّه تارة نفترض أنّه تكليف عقلي من شؤون باب الاطاعة والانقياد لأوامر المولى، وأخرى يفترض أنّه تكليف شرعي، وعلى كل منهما تارة يكون موضوعه الالتزام بالتكليف الواصل وصولاً منجزاً \_ ولابد من أخذ قيد الوصول وعدم الاكتفاء بمطلق التكليف المنجز لوضوح عدم جواز الالتزام بالواقع المنجز في موارد الشبهات قبل الفحص أو الشك في الامتثال \_ وأخرى الواصل ولو لم يكن منجزاً وثالثة الواقع سواءً وصل أم لم يصل، فالأقسام ستة، إلا أنّ اثنين منها غير محتمل في نفسه وهو أن يكون الوجوب عقلياً وعلى الواقع ؛ فإنّ العقل إذا حكم بالالتزام فإنّما يحكم به من باب الانقياد والطاعة للمولى والمفروض أخذ الوصول تمام الموضوع في حق الطاعة والمولوية - خصوصاً إذا قلنا بحرمة التشريع عقلاً - كما أنّ الوجوب إذا كان شرعياً فلا يحتمل أن يكون موضوعه خصوص التكليف المنجز بما هو منجز فتبقى أقسام أربعة لابد من ملاحظتها:

الأوَّل: أن يكون الوجوب عقلياً وموضوعه ما يتنجز من التكليف، وقد بين حكمه في الكتاب بما لا مزيد عليه.

الثاني: أن يكون عقلياً وموضوعه التكليف الواصل فيكون في عرض المنجزية العقلية وأعم منها؛ لشمولها للتكاليف غير الالزامية، أي يجب الالتزام بمقدار ما وصل من التكاليف؛ لأنّ الوصول تمام الموضوع لحكم العقل بالانقياد والاطاعة، وهنا أيضاً يتمّ ما ذكر في الكتاب، وهو تام على كلا المسلكين في باب العلم من أنّه متعلق بالواقع أو الجامع إذ لا اشكال في أنّ الصورة الذهنية المعلومة بالاجمال غير المعلومة بالتفصيل في الذهن كما أنّ جريان الأصول في فمعلوم لا شك فيه ليكون مجرى الأصل لا بالمطابقة ولا بالملازمة، أمّا الأوّل فواضح، وأمّا الثاني فلأنّ نفي الفردين لا يلازم نفي العلم بالجامع الذي هـ موضوع هذا الحكم العقلي وإنّما يلزم منه نفي واقع الجامع تعبداً على القول بالأصل المثبت، وهو لا ينافي العلم به وجداناً، فالمسألة غير مربوطة بنكتة الأصل المثبت. لا يقال: بناءً على عموم الوصول للتعبدي فإذا جرى استصحاب النجاسة في الطرفين لزم الالتزام بالنجاسة الواقعية في الطرفين معاً وهو ينافي الالتزام بطهارة أحدهما ولو بالعنوان الإجمالي الجامعي بملاك التناقض العقلائي المتقدم شرحه.

فإنّه يقال: هذا لا وجه له بناءً على القول بالوجوب العقلي؛ لأنّ الوصول التعبدي إنّما يفيد لتوسعة موضوع الأحكام الشرعية لا العقلية \_كما تقدم مفصلاً في بحث قيام الامارات مقام القطع الطريقي المحض \_وأمّا روح الحكم الظاهري من شدة الاهتمام فلا يقتضي أكثر من الاهتمام بلحاظ الواقع وحفظ أغراضه الواقعية، والمفروض أنّه ليس موضوعاً لوجوب الالتزام.

الثالث: أن يكون وجوب الالتزام شرعياً وموضوعه التكليف الواصل وهنا إذا كان موضوعه خصوص الوصول الوجداني فالكلام فيه عين الكلام في القسم السابق. وإن كان موضوعه الأعم من الوجداني والتعبدي \_ وهو معقول هنا، خصوصاً في الامارات والأصول التنزيلية \_ سواءً كان ذلك بملاك أنّ موضوع وجوب الالتزام الشرعي ابتداءً هو الأعم من العلم الوجداني والتعبدي أو لاستظهار قيام الأصول التنزيلية مقام القطع الموضوعي \_ وقع التنافي بين إطلاق دليل وجوب الالتزام للمعلوم بالاجمال مع الالتزام بمؤدّى الأصول التنزيلية في تمام الأطراف \_ إذا كانت تنزيلية \_ بلحاظ أثر القطع الموضوعي حيث لا يمكن الجمع بينها عقلائياً بحسب الفرض وحيث إنّ هذه الحكومة واقعية لا ظاهرية ليتحقق موضوع كلّ منها واقعاً فهو يوجب لا محالة التعارض والتساقط بين الاطلاقات الثلاثة في دليل القطع الموضوعي وهو وجوب الالترام إذا كان بدليل الحجّية فالتمسك وإن كان بدليل الحجّية ولكن بلحاظ اطلاقه للأثر الموضوعي الذي هو حكومة واقعية لا ظاهرية فهو إطلاق أجنبي عن مفاد الحكم الظاهري، وعلى كلّ حال لا يسري التعارض والاجمال إلى دليل الأصل بلحاظ الحكم الظاهري؛ فلا يجب الالتزام بشيء أصلاً لو لم يدع تقدم وجوب الالتزام بالمعلوم بالاجمال على اجماله بنكتة أخرى، إلّا أنّ هذا على كل حال لا يوجب تساقط الأصول بلحاظ آثار الواقع المترتبة تعبداً، وهذا واضح.

الرابع: أن يكون الوجوب شرعياً وموضوعه الواقع كوجوب العمل الذي موضوعه الواقع. وهذا الوجوب لا يمكن أن يجتمع مع حرمة التشريع شرعاً الذي لا اشكال في ثبوته، فلابد من تقييده، فإن فسرنا التشريع باسناد ما لا يعلم إلى الدين وإن كان منه واقعاً رجع إلى القسم السابق؛ لأنّ معناه اختصاص وجوب الالتزام بالواقع المعلوم؛ لوقوع المنافاة بين الحكمين فلابد من تقييد وجوب الالتزام بذلك.

وإن فسرناه باسناد ما ليس من الدين واقعاً إليه الذي هو نقيض موضوع وجوب الالتزام فلا منافاة بينهما حينئذٍ ، بل كان المقام بلحاظ كلا الحكمين في موارد الشك في الحكم من الدوران بين الحرام والواجب بمعنى أنّه لا يمكنه الالتزام بكلا الطرفين ولا ترك الالتزام بهما معاً للمخالفة القطعية في الأوّل من ناحية التشريع ومن ناحية عدم الالتزام بالحكم الواقعي المعلوم في البين الملازم عقلاً أو عقلائياً مع الالتزامين التفصيليين في الطرفين ، وفي الثاني من ناحية عدم الالتزام بالحكم الواقعي الموجود ، ولا يكفي على هذا التقدير الالتزام بالجامع المعلوم بالاجمال ؛ لأنّ المفروض وجوب الالتزام بالحكم الواقعي ثابتاً إلّا أنّ الالتزام لا العلمي والجامع المعلوم بالاجمال ولو كان أمراً واقعياً ثابتاً إلّا أنّ الالتزام به لا يكفي عن الالتزام الواجب إذ يعلم بزيادة الحكم على الحد الجامعي وتعلقه باحدى الخصوصيتين، والمفروض وجوب الالتزام بالواقع بعنوانه التفصيلي فلابد من الالتزام باحدى الخصوصيتين أيضاً بناءً على أنّ الواقع هو موضوع الوجوب، فيكون من موارد الدوران بين تكليفين واقعيين تكون الموافقة القطعية لأحدهما مساوقاً للمخالفة القطعية بالنسبة إلى الآخر.

وسيأتي حكمه في بحث الدوران بين المحذورين من لزوم المخالفة الاحتمالية لهما.

كما أنّه بلحاظ كل طرف في نفسه أيضاً يكون علم اجمالي بوجوب الالتزام إمّا بنجاسته وحرمته أو طهارته وإباحته، ولا يمكن الالتزام بهما معاً \_ بناءً على عدم امكان الالتزام بالنقيضين والضدين الذي لا ثالث لهما، وإلّا كان كالالتزام في طرفي العلم الإجمالي \_ كما أنّ تركهما يكون فيه مخالفة قطعية لوجوب الالتزام ولكنه موافقة قطعية لحرمة التشريع، فوجوب الالتزام المعلوم اجمالاً يمكن مخالفته القطعية ولا يمكن موافقته القطعية وحرمة التشريع يمكن موافقته القطعية ولا يمكن مخالفته القطعية.

وعندئذٍ إذا قلنا بأنّ العلم الإجمالي الذي لا يمكن موافقته القطعية من جهة الاضطرار إلى ترك أحد طرفيه يسقط عن التنجيز مطلقاً \_كما هو مقالة صاحب الكفاية \_ بخلاف العلم الإجمالي الذي لا يمكن مخالفته القطعية ولكن يمكن موافقته القطعية، حيث يكون منجزاً \_كما هو الصحيح \_ فالنتيجة وجوب ترك الالتزامين معاً لفعلية حرمة التشريع المعلومة بالاجمال وسقوط وجوب الالتزام وإن قلنا بمقالة المشهور. والصحيح من بقاء التنجيز في موارد الاضطرار إلى أحد الأطراف لا بعينه \_ ويسمّى بالتوسط في التكليف أو في التنجيز \_ وقع التزاحم بين التكليفين في مقام تحصيل الموافقة القطعية لأحدهما \_ وهو حرمة التشريع \_مع المخالفة القطعية للآخر \_وهو وجوب الالتزام \_فيدخل في الدوران الذي أشرنا إليه بلحاظ الالتزام في طرفي العلم الإجمالي.

إلّا أنّ هذا كلّه فرض في فرض؛ لأنّ حرمة التشريع يقيّد وجوب الالتزام بالحكم المعلوم لا الواقعي.

مضافاً إلى ما في الكتاب من أنّ الصحيح مع ذلك جريان الأصول في تمام الأطراف حتى على هذا القول بلحاظ ترتيب الآثار العملية على الواقع غير هذا الأثر الطولي وهو وجوب الالتزام الذي موضوعه الحكم الواقعي؛ إذ لا محذور بلحاظها وإنّما المحذور بلحاظ هذا الأثر الطولي فقط فتجري الأصول حتى التنزيلية فضلاً عن غيرها لاثبات الواقع وآثاره العملية غاية الأمر لا يترتب هذا الأثر الطولي فيسقط إطلاق الأصل بلحاظ الأثر الطولي، لا أصله كما أفاده السيد الشهيد.

لا يقال: قد يسري التعارض إلى الأثر العملي في مورد أحد الأصلين كما إذا علم اجمالاً بأنّ الانائين إمّا طهرا معاً أو تنجسا معاً وكانت الحالة السابقة لأحدهما النجاسة وللآخر الطهارة فإنّه سوف يعلم بكذب أحد الاستصحابين اجمالاً، ولكن لا يلزم منه محذور المخالفة العملية بلحاظ آثار الواقع ابتداءً إلّا أنّه بادخال التكليف بوجوب الالتزام في الحساب سوف يتشكل علم اجمالي إمّا بوجوب الاجتناب عن الاناء مستصحب الطهارة أو وجوب الالتزام بطهارة الاناء مستصحب النجاسة وهو علم اجمالي منجز يمكن موافقته العملية وذلك باجتناب الاناء مستصحب الطهارة والالتزام بطهارة الآخر فيسقط الأصل المؤمن في الاناء المذكور ويجب الاجتناب عنه ولا يشفع لعدم سقوطه كون الطرف الآخر لا يمكن موافقته القطعية بلحاظ علم اجمالي آخر لكونه في نفسه مجرى للأصل النافي لوجوب الالتزام بالطهارة فيكون معارضاً في رتبة واحدة مع الأصل النافي لوجوب الالتزام بالنجاسة واستصحاب الطهارة في الاناء مستصحب الطهارة فيسقط الجميع.

فإنه يقال:

أوَّلاً \_ هذا غير محذور المخالفة الالتزامية التي كان يريدها المستشكل وانعقد له أصل البحث، فإنَّ المقصود من هذا البحث أن يكون تساقط الأصول من جهة محذور المخالفة الالتزامية محضاً.

وثانياً - هذا المحذور غير مرتبط بجريان الأصول في أطراف العلم الإجمالي بل هو محذور في نفسه يرد على القول بوجوب الالتزام بالحكم الواقعي على كل حال، ولهذا يرد نفس الاشكال إذا كانا معاً مستصحبي الطهارة أو النجاسة حيث لا علم اجمالي بكذب أحد الأصلين، بل يرد الاشكال في الشبهة البدوية التي لا اشكال في جريان الأصل فيها حيث يتشكل دائماً علم اجمالي منجز بلحاظ التكليف العملي والتكليف الالتزامي فإذا شك في حرمة شرب التتن مثلاً علم اجمالاً إمّا بحرمة شربه أو وجوب الالتزام بحليته، وهذا العلم الإجمالي يمكن مخالفته العملية وذلك بشربه وعدم الالتزام بحليته فلابد من ترك شربه مع الالتزام بحليته من أجل الموافقة القطعية للعلم المذكور، وهو واضح البطلان.

وهذا يعني أنّ نفس دليل جريان الأصل العملي في الشبهة البدوية \_ الذي هو قطعي بحسب الفرض \_ يدل بالالتزام على عدم وجوب مراعاة هـذا العـلم

الإجمالي فتدبّر جيداً.

الأمر الرابع: لا دليل على أصل وجوب الالتزام بالتكاليف لا عقلاً ولا شرعاً. نعم، يجب الالتزام القلبي والتعبد بل والاظهار أيضاً بأنّ كلّ ما جاء به النبي تَذَكِنُكُ فهو من قبل الله سبحانه، فإنّه من شؤون الإسلام وقبول الرسالة والشريعة، وهذا التزام اجمالي بأنّ كل ما جاء به النبي تَذَكَنُكُ واقعاً صحيح ومن قبل الله سبحانه، وهو غير الالتزام بأنّ هذا واجب وذاك حرام.

نعم، الالتزام على خلاف الواقع المعلوم اجمالاً قد يكون مناقضاً عقلائياً مع الالتزام المذكور، فيكون كاشفاً عن عدم الالتـزام بـما جـاء بـه النـبي تَلَيْئَنَنَ وتصديقه، كما أنّه يكون تشريعاً محرماً فيكون ممنوعاً، إلّا أنّ هذا غير وجوب الالتزام المبحوث عنه في المقام كما هو واضح.

## تنبيه:

يمكن أن يستدلّ على عدم الوجوب العقلي للالتزام أنّه إذا كان من ناحية ادراكه لغرض وملاك شرعي فيه فهو واضح البطلان، إذ من أين للعقل أن يدرك أغراض المولى؟ وإن كان من ناحية حكم العقل بقبح عدم الالتزام في نفسه نظير قبح الكذب، فالوجدان يحكم بعدمه خصوصاً وأنّ الالتزام يراد به مجرد فعل اعتباري نفساني في المقام، وإن كان من ناحية أنّه من شؤون اطاعة تكاليف المولى والانقياد له فالاطاعة عنوان ثانوي تابع لما يتعلق به أمر المولى ونهيه ولا يعقل أن يكون أوسع منه، فإذا كان متعلق الأمر الشرعي فعل الجوارح لا الجوانح فلا موجب لكونه داخلاً في الاطاعة ومقوماً لها، وهذا بيان آخر غير ما في الكتاب.

## حجّية الدليل العقلي

ص ١٢١ قوله: (أمّا المقام الأوّل - فالضيق في عالم جعل الحكم...). لا تعليق لنا في المقام، غير أنّ هناك صحيحة ابن أبي العلاء عن أبي عبد الله عليه قال: «والله لو أنّ ابليس سجد لله بعد المعصية والتكبر عمر الدنيا ما نفعه ذلك ولا قبله الله عزّوجلّ ما لم يسجد لآدم كما أمره الله عزوجل أن يسجد له، وكذلك هذه الأمّة العاصية المفتونة بعد نبيّها تَشَرَّ وبعد تركهم الامام الذي نصبه نبيّهم تَشَرُّ لهم فلن يقبل الله لهم عملاً ولن يرفع لهم حسنة حتى يأتوا الله من حيث أمرهم ويوالوا الامام الذي أمروا بولايته ويدخلوا من الباب الذي فتحه الله ورسوله لهم» (١).

وظاهر ذيلها أنّ الدخول من بابهم له موضوعية في أصل اتيان الله الظاهر في امتثال أحكامه تعالى، وأنّ هذا غير ما أمروا به من الولاية، وهذه أقرب الروايات إلى مدعى الاخباري في المقام.

إلّا أنّه مع ذلك لا يمكن الاستدلال بها؛ لأنّه:

أوَّلاً - الحصر في المقام اضافي، أي في قبال الأبواب الأخرى التي فتحها الآخرون المدّعون لخلافة النبي وولاية التشريع، وليس في قبال مدركات العقل العملي إذا أمكن الوصول من خلالها إلى استكشاف حكم شرعي.

<sup>(</sup> ١ ) وسائل الشيعة: أبواب مقدمات العبادات.

وثانياً ـ أساساً يكون استخدام العقل في استكشاف أحكام المعصومين علي الله وثانياً ـ أساساً يكون استخدام العقل في استكشاف أحكام المعصومين علي فهو في طول بابهم لا في عرضه بحسب الدقة ، وهذا جواب صغروي آخر . ص ١٢٤ قوله : ( المقام الثاني : دعوى قصور الدليل العقلي ...) .

مبنى هذا البحث دعوى كثرة الأخطاء والاشتباه في أحكام العقل النظري إذا استثنينا قضايا الرياضيات؛ لكونها قريبة من الحس أو من البديهيات، وهـذا يوجب عدم حصول اليقين من الاستدلالات العقلية النظرية. وهنا بحث تاريخي لطيف في الكتاب أوّلاً. ثمّ ما ينبغي ذكره في التعليق على كلام الاخباري هنا. ثمّ ما ذكره القوم في التعليق عليه. ثمّ بحث منطقي أساسي مع المنطق الارسطي في نفسه.

أمّا تعليقنا على كلام الاخباري فيبدأ بتشقيق مراده هل هو انكار حصول اليقين بمعنى الجزم من البراهين النظرية بمجرد الالتفات إلى كثرة الخطأ فيها -وهو معنى انكار حصول اليقين الأصولي \_أو انكار حصول اليقين المنطقي وهو ما يكون مضمون الحقانية أي الذي لا يمكن أن لا يطابق الواقع لكونه مستنتجاً من البرهان الذي صورته بديهية الانتاج ومادته بديهية أيضاً أو منتهية إلى البداهة، فكل عناصر البرهان مما لا يمكن خطأها فتكون النتيجة أيضاً مما لا يمكن خطأها بخلاف اليقين الأصولي \_ أي مطلق حصول الجزم \_ فإنّه قد يكون على أساس تصور البرهان مع كونه خاطئاً في الواقع؛ لغفلة أو غيرها من المستدل وقد يكون على أساس الحدس أو غير ذلك.

فإذا قصد الاخباري أنّ وقوع الخطأ فضلاً عن كثرته في البراهين النظرية العقلية يكشف عن عدم بداهة تمام عناصر الاستنتاج والاستدلال وإلّا لاستحال ذلك، فهذا غايته نفي حصول اليقين المنطقي لا الأصولي وما هو موضوع الحجّية فيه الكاشفية المطلوبة أصولياً، وحصول الجزم واليقين ولو كان على أساس تصور البرهان من قبل المستدل خطاً، وهذا واضح.

وإن قصد الاخباري انكار حصول أصل الجزم مع الالتفات إلى هذه الأخطاء في مثل هذه البراهين العقلية فهذا قد ينقض عليه بنقضين (كما في الدورة السابقة) كلاهما غير وارد كما هو مذكور في الكتاب.

وقد يجاب بالحل (كما في الدورة الأولى) بأنّنا وجداناً وبـالتجربة نـجد حصول اليقين والجزم رغم العلم بالأخطاء في بعض البراهين.

وهذا الجواب بهذه الصيغة ناقص، فإنّه يمكن للاخباري أن يناقش فيه بأنّ الاستناد إذا كان للبراهين العقلية لا للحدس أو القطع بلا سبب كالقطاع الذي هو خارج عن موضوع البحث حيث إنّ البحث عن الأدلّة العقلية البرهانية فبعد فرض عدم البرهانية بمعنى عدم بداهة تمام عناصر الاستدلال بدليل وقوع الخطأ فيها كيف يحصل اليقين على أساس البرهان ؟! وأمّا اليقين على أساس الحدس ونحوه فليس من باب الدليل العقلي البرهاني كما يدعيه الأصولي.

والصحيح: أنّ كلام الاخباري في انكار حصول اليقين حتى الأصولي له تقريبان مذكوران في الكتاب؛ والتقريب الأوّل منهما تقريب فني مبني على قواعد حساب الاحتمال وجوابه النقضي بالقضايا الحسية. وثانياً بالحل بأنّ هذا يفيد بالنسبة إلى تقييم استدلالات الغير لا الإنسان المستدل نفسه؛ لأنّ المستدل الذي يعيش القضية البرهانية والدليل العقلي مدركه على يقينه البرهاني العقلي إنّما هو وجدانه العقلي وما يراه من انطباق القضايا البديهية والانتاج الصوري البديهي، وهذا على حد الوجدان الحسّي المورث لليقين في الحسيات التي قبلها المحدّث الاسترابادي كالفحص عن أخيك في المسجد، فالمستدل يرى لنفسه انطباق البرهان في طول هذا الفحص، وهـذا العـلم بـالانطباق والتشـخيص كالتشخيص في المدركات الحسية حاكم على العلم الإجمالي المنقسم عـلى أطرافه بالقانون الرياضي البديهي سواء كان علماً حسّياً كما في الحسّيات أو عقلياً كما في البرهانيات<sup>(۱)</sup>.

لا يقال: لماذا إذن يكثر الخطأ في القضايا البرهانية دون الحسية ؟

فإنّه يقال: بناءً على مسلك المشهور منشأه صعوبة الفحص والوجدان العقلي وكثرة الخطأ فيه دون الحسّي وبناءً على المسلك الصحيح الذي يأتي عدم بداهة مواد القضايا على ما سوف يذكر ، وكثرة التعميمات الخاطئة القبلية فيها.

وعلى كلّ حال لا ينبغي التشكيك في امكان حصول اليقين الأصولي ولو من ناحية تصور البرهان واثباته بحسب الوجدان والفحص العقلي .

والتقريب الثاني: دعوى شبهة الملازمة بين العلم بكثرة وقوع الخـطأ فـي القضايا العقلية وبين انتفاء حصول العلم من مثل تلك البراهين.

وهذه الدعوى أيضاً غير تامة كما هو مفصّل في الكتاب.

وأمّا تعليق القوم فظاهره اثبات اليقين المنطقي في موارد البراهين العقلية إذا ما روعيت قضايا المنطق التي هي بديهية أو راجعة اليها.

وأشكل عليه الاسترابادي بأنّها تعالج الصورة دون مواد القضايا في الأقيسة. وأجيب: بأنّ الخطأ لابد وأن يرجع إلى الصورة لا المادة؛ لأنّ البرهان مؤلف من صورة بديهية \_ الشكل الأوّل للقياس المنطقي \_ أو راجعة إلى البداهة ـ اشكال القياس الأخرى والاستقراء والتمثيل \_ ومادة بديهية أو مستنتجة من قياس كذلك، فالخطأ دائماً يرجع إمّا إلى صورة القياس المباشر أو الأسبق منه بعد فرض لزوم الانتهاء إلى قضايا أولية بديهية.

وهذا المطلب لو قبلناه \_وسوف يأتي عدم قبوله \_ لا يبطل مدعى الاخباري من نفي اليقين المنطقي؛ فإنّ قواعد المنطق لو فرضت بديهية كبرىً وصغرىً \_ أي تطبيقاً \_ أيضاً لاستحال وقوع الخطأ في البراهين فضلاً عن كثرتها، فهذا يكشف عن عدم البداهة لا محالة إمّا في مواد القضايا أو صورة القياس كبروياً أو تطبيقها صغروياً في مقام ترتيب البرهان والاستدلال العقلي، ومع فرض عدم البداهة في عنصر من هذه العناصر الثلاثة المتشكل منها البرهان كيف تكون النتيجة برهانية واليقين بها منطقياً يستحيل خطأه؟!

لا يقال: الخطأ في التطبيق يرجع إلى الخطأ في الالتفات والملاحظة والوجدان الفعلي المتقدم ذكره فيتصور المستدل البرهان مع أنّه ليس ببرهان؛ ففي فرض كونه غير مخطىء في التطبيق ومراعاة القواعد المنطقية يكون استدلاله برهاناً واليقين الحاصل منه منطقياً، وكل يقين حتى الأصولي يكون بحسب نظر صاحبه منطقياً، والخطأ ليس في اليقين المنطقي بل الأصولي، أي ما يكون برهانياً بحسب نظره وتطبيقه للبرهان.

فإنه يقال: أوّلاً - هذا معناه عدم إمكان البرهان في أي استدلال عقلي؛ لعدم كون التطبيق بديهياً والنتيجة تتبع أخسّ المقدمات فعندما يلتفت المستدل إلى أنّه بلحاظ التطبيق لابداهة - أي لا يستحيل عدم المطابقة للواقع - فسوف لا يكون يقينه منطقياً حتى بالنسبة إليه بل أصولي كالقطع الحاصل في الجزئيات والمحسوسات الخارجية؛ لأنّ القطع البرهاني هو الذي لا يمكن أن يكون خطأ لا مجرد أن يكون مطابقاً للواقع بحسب نظر القاطع وإلّا كان كل قطع برهانياً، ومجرد كون القياس على تقدير عدم الخطأ في التطبيق مضمون الحقانية لا يكفي لكون النتيجة كذلك طالما هناك عنصر ثالث في الاستدلال وهو التطبيق لكبريات القياس وأشكاله، وهل هذا إلّا أن يقال في المحسوسات أيضاً بأنّه لو لم يخطأ في التطبيق فالنتيجة مضمون الحقانية؛ لاستحالة التناقض مثلاً بين الموجبة الكلية المستقرئة والسالبة الجزئية، وهي قضية بديهية فتكون قصة البرهان وكونه مضمون الحقانية كلاماً صورياً لا يرجع إلى محصل؛ لأنّه يشبه قولنا: إنّ كل يقين لم يخطأ فيه المستدل وكان مطابقاً للواقع فلا خطأ فيه إ!

وثانياً - حيث إنّ تطبيق قضايا المنطق وأشكالها الصورية بحسب الوجدان العقلي من الأمور المحسوسة لدى الوجدان العقلي بالذات لا بالعرض، فتكون كالعلوم الحضورية يقل فيها الخطأ أو ينبغي أن ينتفي بمجرد الالتفات والتروّي، فمع كون العنصرين الآخرين - مواد القضايا وكبريات المنطق - بديهيين أيضاً كيف حصل كثرة الخطأ في البراهين العقلية بحيث أصبح أكثر من الأمور الحسية الخارجية المدركة بالعرض ؟! وهذا بنفسه يكشف عن خلل في هذا الطرز من التفكير المنطقى.

وأمّا البحث مع المنطق الارسطي فمجمله بالنحو المناسب للمقام أنّ المنطق الأرسطي يقسّم المعارف البشرية إلى قائمتين:

١ - القضايا اليقينية البديهية وهي التي يدركها العقل ويصدق بها قبل الاستدلال بتمام أشكاله، ومن هنا تكون أولية، أي مدركة قبل الاستدلال أو الاستقراء، وقد تسمى بالمدركات العقلية الأولية، أي بلا استدلال أو مع استدلال واضح بديهي للكل، ونسمّي العقل المدرك لها بالعقل الأوّل، وتسمّى

تلك القضايا بالأوّلية.

٢ - القضايا الثانوية أو النظرية أو المكتسبة أو البعدية، وهي التي يدركها العقل ويصدق بها من خلال الاستدلال بحيث من دونه وبقطع النظر عنه لا تصديق بها، وقد يسمّى العقل المدرك لها بالعقل الثاني.
وفيما يتعلق بالقائمة الأولى يحصرها المنطق الارسطي في ست قضايا.
١ - الأوليات: وهى التي يكفى نفس تصور القضية للتصديق بها كالكل أكبر

٢ - ٢**٢ وليات** . وهي التي يحقي نفس تصور الفصية للتصديق بها تأكمل التبر من الجزاء وامتناع التناقض .

۲ - الفطريات: وهي التي قياساتها معها، كانقسام عدد الزوج إلى متساويين، أو استحالة الدور، ويمكن ارجاعها إلى الأوّل.

- ۳ \_ التجريبيات .
- ٤ \_ المحسوسات .
- ٥ الحدسيات: (الملاحظة المنظمة).

٦ \_ المتواترات .

وبالنسبة للقائمة الثانية يدعي المنطق الارسطي أنّ الاستدلال المنطقي ينقسم إلى القياس والاستقراء والتمثيل، إلّا أنّ الثاني والثالث \_ حيث لا يمكن الاستقراء التام في القضايا المستنتجة بالاستقراء \_ لابد وأن يرجعا إلى القياس المستتر وإلّا لم يكن الاستنتاج صحيحاً.

والقياس اقتراني واستثنائي، والاقتراني على أربعة أشكال، ترجع ثلاثة منها إلى الشكل الأوّل، والاستنتاج على أساس القياس الاسـتثنائي يكـون عـلى أساس التلازم المنطقي كالتلازم بين الجزئية والكلية والأصل والعكس في الصدق.

كما أنّ الاستنتاج على أساس القياس الاقتراني يكون على أساس التضمن حيث إنّ كبرى القياس الكلية يثبت محمولها بتوسط الحد الأوسط على موضوع الحد الأصغر ، ومن هنا يكون سير الاستنتاج في الاستدلال القياسي من العام إلى الخاص ، وعلى أساس تطبيق الكليات والكبريات البديهية على الأخص منها .

ومن هنا وجّه إلى هذا المنهج الاشكال بأنّه لا تكون هناك معرفة جديدة ونمو وزيادة حقيقية في المعرفة عن طريق القياس والمنهج الأرسطي؛ لأنّه ليس فيه إلّا تحليل ما هو مجمل وتطبيق ما هو عام، واستخراج لما هو كامن في الكبرى على الصغريات.

وبعبارة أخرى: سوف لا نحصل \_ بناءً على هذا المنهج \_ على كبريات كلية زائداً على القضايا العقلية الأولية.

إلا أنّ هذا الكلام قابل للدفع بناءً على قبول رجوع الاستقراء إلى قياس مستتر، فإنّ الكبريات المستنتجة من هذا القياس تكون مساوقة مع كل المعارف الجديدة.

والمنطق الارسطي بعد أن فرض يقينية وحقانية القضايا الست البديهية (القائمة الأولى) المدركة بالعقل الأوّل وكان استنتاج المعارف النظرية منها بالعقل الثاني على أساس القياس البديهي \_بنحو التضمن أو الاستلزام المنطقي \_ من هنا حكم بحقانية مدركات العقل الثاني أيضاً إذا روعيت قضايا المنطق الصوري ولم يقع خطأ في تطبيقها.

ولنا مع هذا المنهج كلامان: كلام يتعلَّق بالعقل الأوَّل وكلام بالعقل الثاني:

أمًا الكلام الأوّل: فاجماله أنّ القضايا الأولية والفطرية أولية قبلية أي يدركها العقل الأوّل، وأمّا القضايا الأربع الباقية فكلها ثانوية وبعدية، ولا يمكن أن تكون قبلية، فإنّ أوضح تلك القضايا الأربع هي المحسوسات (وتتوقف الثلاثة الأخرى عليها أيضاً بحيث إذا ثبت عدم أولية المحسوسات ثبت ذلك في الثلاثة الأخرى لا محالة) لا تكون أولية بل مستنتجة \_ والبحث عن المحسوس الخارجي الموضوعي لا الذهني الوجداني كالاحساس بالألم أو بالادراك نفسه مما يسمّى بالعلم الحضوري \_ وقد كانت هناك ثلاث نظريات سابقاً في اثبات حقانية المحسوسات ومطابقتها للواقع:

 ١ ـ دعوى بداهتها وأوليتها، وقد ناقش فيه جمع كالعلّامة الطباطبائي بليني الله المعالي ا المعالي المعالي</uلاحمالي معالي معالي معالي معالي المعالي المع المعالي ا المعالي ال المعالي الم المعالي المعالي المعا

٢ ـ دعوى بداهة أصل الواقع الموضوعي في الخارج على نحو الاجمال دون التفاصيل، وهذا ما اختاره العلّامة الطباطبائي.

٣ ـ دعوى اثبات ذلك بقانون العلية، وهذا ما سلكه في فلسفتنا وهو غير تام؛
لأنّ هذا القانون يثبت وجود علة لاحساساتنا، وأمّا أنها الواقع الموضوعي
الخارجي أو حركة جوهرية ذاتيّة داخل نفوسنا فهو لا يتشخص بكبرى العلية.

والصحيح ما ثبت في مبحث الاستقراء من أنّ اثبات الواقع الموضوعي للمحسوسات إنّما يكون على أساس منهج المنطق الاستقرائي الذي سوف يأتي شرحه في الكلام الثاني، وعلى هذا تكون هذه القضايا الأربع كلها بعدية لا قبلية، ولكن تثبت بمنهج المنطق والاستدلال الاستقرائي لا القياسي، والذي اصطلحنا عليه بالعقل الثالث في قبال العقل الأوّل والثاني.

**و**أمّا الكلام الثاني : فهو يتعلّق بما ذكره المنطق الأرسطي من حقانية المعارف

اليقينية وما يتولد منها بالمنهج القياسي لكونه برهاناً قائماً على أساس التلازم المنطقي البديهي فيكون مضمون الحقانية أيضاً. ولنا هنا تعليقان:

٢ - إنّ ما ذكر من أنّ سير التفكير البشري من العام إلى الخاص على طريقة القياس دائماً غير صحيح، بل هناك سير آخر من العام إلى الخاص أيضاً وهو المنهج الاستقرائي في كل القضايا المستقرئة والتجريبية والحسية وكل القضايا الأربع المتقدمة، والمنطق الارسطي كان يرجعه إلى قياس مستتر كبراه: (الصدفة لا تكون أكثرية) ولكن أثبتنا في منطق الاستقراء عدم أولية هذه القضية. وبذلك ينهار مبنى هذا المنطق في باب كل الكبريات الخارجية المستحصلة من التجربة والاستقراء بحيث لابد من منطق آخر شرحناه في الأسس المنطقية.

ص ١٣٥ قوله: (المقام الثاني \_ مدركات العقل العملي...). ولا كلام زائد في هذا المقام عمّا في الكتاب إلّا من ناحية حقيقة الحسن والقبح العقليين، فإنَّه يمكن أن يقال أنَّ فيهما ثلاث اتجاهات رئيسية: ١ \_ أَنْهما من القضايا الاعتبارية الموضوعة من قبل العقلاء لحفظ نظامهم ـ المشهورات \_ وقد ذهب إلى ذلك بعض الفلاسفة والأصوليين. ٢ \_ أنَّهما من القضايا التصديقية الواقعية ، وهذا تحته ثلاثة أقوال: أ \_ أنَّهما راجعان إلى المصلحة والمفسدة النوعيِّين لا الشخصين. ب \_ أنّهما راجعان إلى سعة في الوجود الحقيقي العيني. ج ـ أنَّهما راجعان إلى لوح الواقع الأوسع من لوح الوجود نظير الامكان والامتناع والضرورة في مدركات العقل النظري. فكأنَّ هناك ضرورة يـدركها العقل النظري وهي ضرورة وجودية وضرورة يدركها العقل العملي وهي ضرورة خلقية عملية وكلاهما من المعقولات الفلسفية الثانوية التي لها ثبوت في لوح الواقع الأوسع من لوح الوجود. ٣ \_ أنَّهما راجعان إلى خصوصية ذاتية في العقل المجرد وهي الابتهاج تجاه الفعل الحسن والكراهة والاشمئزاز تجاه الفعل القبيح. وقد تقدّم الكلام مختصراً عن ذلك في مبحث التجري وتفصيله في علم آخر . ثمّ حيث إنّ مدركات العقل العملي لا يمكن بمفردها أن يستكشف منها حكم شرعي بلا ضمّ قاعدة الملازمة النظرية وهي غير تامة على ما بيّن مفصلاً في الكتاب هنا وفيما سبق فلا موضوع لأصل هذا النقاش بين الاخباري والأصولي في هذا الدليل العقلي. ص ١٤٠ قوله: (المقام الثالث في دعوى قصور الدليل العقلي من حيث المنجزية والمعذرية ...).

وليس في هذا المقام كلام زائد إلّا بلحاظ ما ذكر من الاعتراض الثاني على التمسك بروايات النهي عن العمل بالرأي وأنّ دين الله لا يقاس بالعقول. مـن دعوى المعارضة بنحو العموم من وجه من طائفتين من الروايات:

 ١ ـ روايات الحثّ على لزوم اتباع العلم وجواز القضاء والعمل به وبراءة ذمّة العامل به.

٢ - روايات الحثّ على الرجوع إلى العقل وأنّ العقل ما عبد به الرحمن وأنّه
المعاقب والمثاب ونحو ذلك مما هو موجود في أوّل الكافي كتاب العقل والجهل
- وفيها ما هو صحيح السند -.

وقد حكم السيد الشهيد بوقوع التعارض بينها وبين روايات النهي عن العمل بالرأي بنحو العموم من وجه؛ لشمول العلم للعلم الحاصل من الدليل السمعي أو العقلي حتى إذا كان حاصلاً بالنظر والرأي ، وشمول الرأي للظنون الاستحسانية ونحوها وليست علماً . وشمول العقل للحكم العقلي البديهي الفطري دون الرأي فإنّه غير صادق فيه وشمول الرأي للظنون دون العقل ؛ فإنّه لا يصدق فيه وبعد التعارض والتساقط تثبت حجّية القطع الحاصل من الدليل العقلي .

ويمكن أن يناقش في ذلك:

أوّلاً \_ أنّ كلتا الطائفتين مفادها حكم ارشادي لا تأسيسي، فليس في شيء منهما اثبات حجّية ومنجزية أو رفع لها، ومن الواضح أنّ الارشاد إلى الحكم العقلي بحجية العلم وحجّية العقل لا ينافي بوجه الردع عن العمل بالقطع الخاص سواء كان بمعنى الردع عن حجيته بناءً على امكانه وكونه تعليقياً أو كان بمعنى النهي عن سلوك الطريق العقلي بنحو يكون العقاب على نفس السلوك أو بنحو يكون العقاب على الواقع وتنجزه بذلك كما هو واضح، فإنّه على كل التقادير سوف يكون هذا النهي رافعاً لموضوع الحكم المرشد إليه ولا يقاس المقام بالنهي عن اتباع الظن المعارض مع إطلاق آية النبأ مثلاً؛ لأنّ مفاده نفي الحجّية للظن بخلاف المقام.

فالحاصل: لا يعقل التنافي والتعارض بين الطائفتين وبين روايات النهي عن اتباع الرأي لو سلم دلالتها في نفسها بعد فرض كون الطائفتين ارشاديتين كما هو كذلك.

لا يقال: إنّه بعد فرض امكان الردع عن القطع شرعاً أو امكان تنجز الواقع في مورده من أوّل الأمر بالمنع عن سلوك الطريق العقلي كان نفس هذا المفاد الشرعي منفياً بأدلّة الأمر باتباع العلم أو العقل لا محالة كما في الظنّ. فلا وجه للحكومة.

فإنّه يقال: هذا يصحّ لوكان الدليلان معاً ظاهرين في المولوية ، وأمّا إذاكان أحدهما في نفسه ظاهراً في الارشاد إلى الحكم العقلي القبلي كما في المقام \_ولعلّه كذلك في باب النهي عن اتباع الظن \_فالحكومة تامّة عندئذٍ.

وثانياً - أساساً لا إطلاق للطائفتين، أمّا روايات الحثّ على العمل بالعلم فهي ليست في مقام بيان حجّية العلم أصلاً حتى يتمسك باطلاقه للعلم العقلي؛ إذ لو كان النظر إلى أدلّة لزوم تحصيل العلم بالأحكام الشرعية وتعلمها، فهي في مقام بيان عدم معذرية الجهل لا معذرية العلم ليتمسك باطلاقه للعلم الحاصل بالطرق العقلية. وأمّا روايات الأمر بتعلّم الناس الأحكام الشرعية فهي خاصة وناظرة إلى العلم بحلالهم وحرامهم، أي تعلّم الروايات الصادرة منهم وتعليمها للناس.

وأمّا روايات الحثّ على التعقل واتباع العقل فهي أجنبية أصلاً عن بـاب استكشاف الأحكام الشرعية بالأدلّة العقلية الاستدلالية ، فإنّ المراد بالعقل فيها العقل الفطري أو العقل الهادي في أصول الدين وليس في شيء منها ما يمكن استفادة إطلاق منها للحثّ على اتباع الطرق البرهانية والفلسفية للكشف عن الحكم الشرعي.

ثمّ إنّ ما أبرزه السيد الشهيد ينّ هنا من إمكان الردع عن دخول الطرق العقلية من أوّل الأمر والتسبّب إلى حصول القطع بها، ويكون حكماً طريقياً لا نفسياً، ويكون بمعنى تنجيز الواقع من أوّل الأمر لا ينفع في رفع منجزية القطع بالتكليف الحاصل بالدليل العقلي، وإنّما يفيد فقط في رفع معذرية القطع بعدم التكليف الحاصل منه، كما أنّه لا ينفع في رفع معذرية القطع الحاصل من الدليل العقلي صدفة وبلا تسبّب، أو القطع الحاصل من الأدلّة العقلية التي تكون مقيّدة لاطلاقات الأدلّة السمعية ومحدّدة لها، ممّا قد يحصل للمجتهد من خلال ممارسته ودراسته لنفس الأدلّة السمعية واستفراغ وسعه للاجتهاد فيها وفي مقدماتها العلمية، فهذه الدعوى مضافاً إلى بطلانها إثباتاً غير نافعة ثبوتاً في أكثر الحالات.

## منجزية العلم الإجمالي

ص ١٤٩ قوله: (الجهة السابعة...).

البحث الثبوتي عن أصل منجزية العلم الإجمالي \_كالتفصيلي \_لحرمة المخالفة ووجوب الموافقة وكونه بنحو العلية أو الاقتضاء هنا مورده، كما أنّ البحث عن جريان الأصول اثباتاً في تمام الأطراف أو بعضها مناسب مع بحث الأصول العملية. ومنه يظهر عدم صحة ما في المصباح من أنّ البحث عن حرمة المخالفة هنا والبحث عن وجوب الموافقة هناك فراجع وتأمل.

ص ١٥٠ قوله: (حرمة المخالفة القطعية للعلم الإجمالي...).

لا مزيد عمّا في الكتاب من البيان، إلّا أنّه ينبغي اصلاح ما ورد في ص ١٥١ حيث إنّ ظاهره قد يوهم ارتباط المسألة بالمسلك المختار في التوفيق بين الأحكام الظاهرية والواقعية مع أنّه ليس كذلك، بل ينبغي أن يقال: بأنّ علّية العلم لحرمة المخالفة تعني عدم امكان الترخيص بخلافه وهذا يكون لأحد وجهين:

١ ـ ما هو ظاهر كلمات بعض المحققين من أنّ حكم العقل بمنجزيته حكم
تنجيزي يقبح الترخيص شرعاً في مخالفته؛ لأنّه ترخيص في ما هو قبيح بالفعل
فلا يمكن الترخيص الشرعي على خلافه.

٢ ـ ما تقدم منّا سابقاً من أنّ حكم العقل بمنجزية العلم وإن كان تعليقياً فيرتفع بورود الترخيص بخلافه، إلّا أنّه لا يعقل ثبوتاً صدور التـرخـيص الشـرعي بالخلاف في مورد العلم لعدم انحفاظ مرتبة الحكم الظاهري فيه.

وكلا الأمرين غير تام في المقام: أمّا الأوّل فلما يأتي في دفع كلام الميرزا ﷺ . وأمّا الثاني فلانحفاظ مرتبة الحكم الظاهري في موارد العلم الإجمالي لتحقق الالتباس والتزاحم الحفظي الذي هو ملاك معقولية جعل الحكم الظاهري.

ثمّ إنّه جاء في مصباح الأصول: أنّ العلم الإجمالي علّة لحرمة المخالفة بحيث لا يجوز الترخيص الشرعي في تمام أطرافه؛ لوقوع التضاد بينهما بلحاظ مرحلة الامتثال – أي المنتهى – لأنّ العلم الإجمالي بيان رافع لموضوع قاعدة قبح العقاب بلا بيان بحكم الوجدان بحيث لا يكون العقاب على المخالفة القطعية عقاباً من دون بيان، فيقع التنافي بين اقتضاء العلم الإجمالي للامتثال وعدم المخالفة القطعية وبين الترخيص الشرعي، وهذا بخلاف موارد الشبهات البدوية حيث لا تنافي بين الترخيص فيها وبين الحكم الواقعي لا من حيث المبدأ؛ لأنّ المصلحة في نفس جعل الحكم الظاهري، ولا بلحاظ المنتهى؛ لأنّ الحكم الواقعي غير منجز بعدم وصوله لكي ينافي امتثال الحكم الظاهري.

وهذا الكلام فيه مواقع للنظر :

الأوّل: الاشكال المبنائي بعدم معقولية كون المصلحة في نفس جعل الحكم الظاهري على ما سيأتي في محلّه فالتنافي بلحاظ المبدأ لا يمكن حلّه بما ذكر .

الثاني: إذا كان ارتفاع التنافي بلحاظ المنتهى مبنياً على عدم منجزية الحكم الواقعي لعدم وصوله لزم عدم امكان جعل الحكم الظاهري الترخيصي في مورد يكون الحكم الواقعي المشكوك منجزاً حتى على تقدير عدم وصوله لوقـوع التنافي بحسب المنتهى حينئذٍ كما في موارد الشك قبل الفحص أو الشك في الامتثال مع أنَّه لا اشكال في امكان جعله فيه أيضاً.

الثالث: أنّ البيان المذكور يؤدي إلى عدم إمكان جعل الترخيص الظاهري ولو في بعض الأطراف؛ لأنّه منافٍ مع اقتضاء العلم الإجمالي للامتثال عقلاً، وإن قيل بأنّه يقتضي امتثال الجامع وبمقدار عدم حرمة المخالفة القطعية دون وجوب الموافقة القطعية كان خلف ما هو الثابت عندهم من اقتضائه وجوب الموافقة القطعية وعدم جريان البراءة العقلية حتى في بعض الأطراف كما سوف يأتي.

الرابع: الخطأ في أصل هذه المنهجة للبحث فإنّ التنافي بين العلم الإجمالي والحكم الظاهري في مرحلة الامتثال مربوط بتحقيق محتوى الحكم العقلي بالمنجزية من حيث كونه تعليقياً أو تنجيزياً وليس مربوطاً بجريان البراءة العقلية ومنجزية الحكم الواقعي في نفسه بقطع النظر عن الترخيص الظاهري وعدمه، إذ هذا يجعل البراءة الشرعيّة لغواً دائماً لكونه معلقاً على جريان البراءة العقلية في المرتبة السابقة وعدم منجزية الواقع في ذلك المورد لكي لا يلزم التنافي بلحاظ المنتهى، وهذا واضح البطلان بل منجزية الحكم الواقعي ترتفع بنفس الترخيص الظاهري الشرعي لكونه تعليقياً في موارد الجهل والاشتباه بل في تمام الموارد، غاية الأمر لابد من ملاحظة امكان جعل الترخيص الظاهري حقيقة وإمكان وصوله إلى المكلّف وهو كذلك في غير موارد العلم التفصيلي كما تقدم،

ثمّ إنّ بيان المحقق النائيني والمحقّق العراقي سَحَى مذكوران في الكتاب مع الجواب عليهما بما لا مزيد عليه.

وكلام صاحب الكفاية ﷺ مذكور مع جوابه أيضاً، إلاّ أنّ ذيله أشبه باثبات مدعى الكفاية وكأنّ الجواب الحقيقي هو الصدر فقط، فإنّه لا يريد الفعلية من ناحية التزاحم الحفظي، فإنّه لا يسمى بالفعلية وبحاجة إلى بيان نكتة التزاحم الحفظي ودفع التضاد فيه بين مبادئ الحكم الواقعي والحكم الظاهري، فلا يمكن تحميله على الكفاية بل الظاهر ارادته للفعلية بلحاظ مبادئ الحكم الواقعي من الارادة والكراهة، وكأنّه أريد هنا الاجابة بجواب جامع صالح لانطباق كلامه على مدعانا وإن كان بعيداً.

ثمّ إنّ هنا كلاماً في تهذيب الأصول هو التفصيل بين العلم الإجمالي بالتكليف الواقعي والعلم الإجمالي بالحجة، فالأوّل علّة تامة والثاني مقتضٍ له.

وقد ذكره هنا وفي بحث الاشتغال مدّعياً أنّ البحث عن العلم الإجمالي بالتكليف الواقعي محلّه هنا، والبحث عن العلم الإجمالي بالحجة والحكم الظاهري الالزامي \_ كما في مورد ثبوت الحكم الالزامي باطلاق في دليل التكليف مع اشتباه موضوعه بين فردين في الخارج \_محلّه بحث الاشتغال، وأنّ الأوّل علّة تامّة من جهة لزوم التناقض وعدم امكان جعل حكم ظاهري ترخيصي مع فعلية التكليف الواقعي، بل احتماله أيضاً محال ما لم ترتفع فعلية الحكم الواقعي \_ وهذا نظير كلمات صاحب الكفاية \_ وأمّا الثاني فيمكن جعل الترخيص فيه في تمام أطراف العلم الإجمالي؛ لأنّه لا يلزم التناقض، بل هو تقييد لاطلاق دليل التكليف الثابت بالحجّة<sup>(1)</sup>.

ومواقع النظر في هذه البيانات عديدة ، نشير إلى بعضها :

١ ـ ما سيأتي من عدم التناقض بين الأحكام الظاهرية والواقعية ، لا في موارد
العلم الإجمالي ولا الشبهات البدوية ، وهذا يرجع إلى تشخيص حقيقة الحكم

<sup>(1)</sup> راجع: تهذيب الأصول ٢: ٥٢ و ٢٤٨.

الظاهري والذي هو حكم طريقي وليس نفسياً على ما سياً تي في شرح حقيقة الحكم الظاهري.

٢ - أنّ الأصل الترخيصي لا يمكن أن يكون مقيداً لاطلاق أدلّة الأحكام التكليفية، فثبوت التكليف المعلوم بالعلم الإجمالي بالحجة وإطلاق دليل الحكم الواقعي - الذي هو أمارة - لا يغيّر النتيجة شيئاً، فإنّ الترخيص الظاهري في طرفي هذا العلم الإجمالي إذا أريد جعله مقيداً لاطلاق دليل الحكم الواقعي فهو واضح البطلان؛ لأنّ الأصل العملي لا ينفي ذلك، وإن أريد جعله رافعاً لحجية الإطلاق فهو خلف تقدّم الأصل اللفظي والامارة على الأصل العملي.

٣ - أنّ ما ذكر من أنّ البحث هنا عن العلم الإجمالي الوجداني بالتكليف وعليته أو اقتضائه للمنجزية في مبحث أصالة الاشتغال عن العلم الإجمالي بالحجة وعليته أو اقتضائه للمنجزية لا أساس له، بل البحث عن العلية والاقتضاء راجع إلى العلم الإجمالي بالتكليف الالزامي نفسه، سواء كان معلومه تكليفاً واقعياً أو ظاهرياً.

نعم، يشترط أن يكون ذلك الحكم الظاهري الالزامي مقدماً على الأصل الترخيصي الجاري في أطراف العلم الإجمالي وإلاّ وقع التعارض بين إطلاق دليل الأصل الترخيصي في الطرفين المثبت للحكم الظاهري أي الترخيصي فيهما مع دليل ذاك الحكم الظاهري الالزامي المعلوم بالاجمال، وهذا ما سوف يتعرض إليه تفصيلاً في تنبيه من تنبيهات مبحث الاشتغال، وهو غير مربوط ببحث منجزية العلم الإجمالي.

ثمّ إنّ هذا البحث مكرّر في مبحث الاشتغال (الجزء الخامس) بصورة أركز وأوضح فليراجع هناك أيضاً . ص ١٥٥ قوله: (وجوب الموافقة القطعية...).

شرح حقيقة العلم: لا إشكال في أنّ العلم الإجمالي علم بتحقق الجامع بين الحكمين لا الحكم على الجامع بين الفعلين على نحو التخيير حتى الجامع الانتزاعي، وحينئذٍ قد يقال بأنّه ينحل إلى علم بالجامع \_ أي جامع الحكم \_ وعلم آخر سلبي بعدم كون ذلك الجامع في غير الفردين المحتملين للحكم كوجوب الجمعة ووجوب الظهر على حدّ العلم بتحقق جامع الإنسان في الدار ضمن زيد أو عمرو وهذا هو مدعى المحقق الأصفهاني في أ

ولكن من الواضح وجداناً أنّ العلم الإجمالي فيه أكثر من العلم بتحقق الجامع والعلم السلبي بعدم كونه في غير الفردين كما إذا علم بتحقق فرد وحصة من الإنسان غير الحصص الأخرى، فإنّه علم تفصيلي بتحقق جامع الإنسان ضمن حصة وفردٍ ما ووجود غير الوجودات الأخرى، وليس هذا بعلم اجمالي بل في العلم الإجمالي اضافة على العلم بتحقق الإنسانية في الخارج ضمن وجود عيني حقيقي يوجد علم زائد بتحقق إحدى خصوصيتين خارجيتين ثابتة مع قطع النظر عن وجود الجامع.

وهذا يعني الالتزام بأنَّه علم بشيء زائد على الجامع الحقيقي وهو تـحقق إحدى الخصوصيتين.

إلاّ أنّ هذا العلم بتحقق إحدى الخصوصيتين معقول ثانوي، أي يرجع إلى التردّد في الإشارة بالمفهوم إلى الخارج وإن كان قد يعبر عنه بوجود الجامع الانتزاعي أو الاختراعي، والعلم بوجود أحدهما، إلاّ أنّ الجامع الانتزاعي أو الاختراعي معلوم تحقّقه ضمناً في العلم التفصيلي بأحدهما، ولكنه أقل من العلم (١) الإجمالي كأقلية العلم بالجامع الحقيقي كالإنسان ضمن الفرد التفصيلي عن العلم الإجمالي بوجود أحد الإنسانين.

فالحاصل فرق وجداناً بين الإشارة بالجامع إلى واقع خارجي معين والإشارة به إلى واقع مردّد، فالعلم الإجمالي يكون فيه التردد في الإشارة والتطبيق الذهني على الخارج بخلاف العلم التفصيلي بالجامع.

هذا مضافاً إلى البرهان المذكور في الكتاب من أنّ الجـزئية لا تكـون إلّا بالإشارة إلى الخارج لا بضم مفهوم إلى مفهوم.

ومن هنا صحّ أن يقال بأنّه علم بالجامع بمعنى أنّ المفهوم الذي به الإشارة جامع وكلي دائماً وأنّه علم بالواقع بمعنى أنّه جزئي بلحاظ الإشارة والتطبيق الذي هو ملاك الجزئية في المفاهيم دائماً وعلم بالمردّد بمعنى أنّ هناك ترديداً في الإشارة والانطباق.

ومن خلال هذا البيان نحصل على تفسير دقيق جديد لهذا النحو من المعقولات الثانوية المخترعة من قبل الذهن فإنّ ثانويتها ناشئة من كونها منتزعة عن الإشارة الذهنية المرددة بالمفهومين التفصيليين إلى مطابقه الخارجي، وفي طول هذا الاختراع والانتزاع الذهني كأن هناك اشارة واحدة معينة بالجامع

<sup>(</sup>١) قد يمنع ذلك وأنَّ الجامع الانتزاعي لا يقاس بالحقيقي حيث لا يكون أقل وضمن المعلوم التفصيلي بلحاظ الخصوصية الفردية بل ينطبق الجامع الانتزاعي على الخصوصية المعلوم تفصيلاً أيضاً. إلاّ أنَّ الوجدان قاضٍ حينئذ بأنَّ العلم التفصيلي بالخصوصية فيه زيادة على العلم الإجمالي بها، وهذه الزيادة إذا لم يمكن تفسيرها على أساس تصوري ومفهومي تعين أن تكون الزيادة من ناحية تعيِّن الإشارة في التفصيلي وترددها في الإجمالي.

الاختراعي \_ أحدهما \_ إلى مطابقة الخارجي. وبعد توضيح حقيقة العلم الإجمالي ينبغي البحث: أوّلاً \_ عن أصل منجزية العلم الإجمالي لوجوب الموافقة. وثانياً \_ عن كونها بنحو الاقتضاء أو العلية. أمّا البحث الأوّل: فالمشهور هو المنجزية، وهناك مسلكان في تصويرها: ١ \_ مسلك مدرسة الميرزا أللَّ في بعض تقريراته من أنّ تنجيز العلم الإجمالي لوجوب الموافقة القطعية فرع تعارض الأصول وتساقطها في الأطراف.

٢ \_ مسلك المحقق العراقي ﷺ والميرزا النائيني ﷺ في تقريره الآخر.

وبعد ردّ المسلكين بما في الكتاب ننتهي إلى مسلك السيد الشهيد التفصيل بين موارد العلم الإجمالي الناشىء من التردد في قيد يعلم تقيد الواجب واشتغال الذمة به وبين العلم الإجمالي غير الناشىء من ذلك. مثال الأوّل بعض الشبهات الموضوعية كتردد العالم الواجب اكرامه مثلاً بين زيد وعمرو فيعلم بوجوب اكرام أحدهما، ومثال الثاني الشبهات الحكمية أو الموضوعية مع تعدد متعلّق الحكم المردد كالدوران بين وجوب الصدقة أو وجوب الصلاة.

فإنّه في الأوّل طبّق السيد الشهيد ﷺ قاعدة الاشتغال على الخصوصية والقيد المعلوم تقيّد الواجب به للعلم باشتغال الذمة به يقيناً فالمكلّف يعلم هنا بوجوب اكرام أحد الشخصين وبوجوب كونه عالماً؛ لأنّ تعلّق الحكم باكرام العالم الموجود ضمن أحدهما خارجاً معلوم وواصل ولو ضمناً فيجب الخروج عن عهدته بقاعدة الاشتغال، وهذا بخلاف الثاني فإنّه تجري فيه البراءة العقلية على القول بها عن كل من الخصوصيتين ولا يتنجز إلّا الجامع المعلوم؛ لأنّ هنا عناوين ثلاثة: عنوان الجامع ولو جامع الخصوصية بالجعل الأولي، وعنوان هذا الفرد وذاك الفرد، والأوّل باعتبار كونه مبيناً ومعلوماً لا تجري فيه قاعدة قبح العقاب بلا بيان، أمّا الثاني والثالث فكلاهما صورتان ذهنيتان مشكوكتان فتجري فيهما البراءة.

ولنا في المقام ملاحظتان:

الأولى: ما ذكرناه في هامش الكتاب، وحاصله: أنّ هناك فرقاً واضحاً وجداناً بين العلم بوجوب الجامع والشك في وجوب الخصوصية زائداً عليه كما إذا احتمل تعيّن أحد الخصال في بعض الكفارات، وبين العلم اجمالاً بوجوب احدى الصلاتين من الجمعة أو الظهر بخوصيتها، فإنّه في الأوّل أصل تعلّق الوجوب بالخصوصية مشكوك بخلاف الثاني، حيث يعلم بتعلقه باحدى الخصوصيتين.

فالحاصل: كأنّه وقع خلط بين تعلّق الوجوب بالجامع والعلم بجامع أحد الوجوبين المتعلّق باحدى الخصوصيتين، فالأوّل مجرى البراءة العقلية على القول بها دون الثاني؛ للفرق بينهما وجداناً كما ذكرنا وبرهاناً بما تقدم من انّ الاشارة محفوظة في احدى الخصوصيتين، فإذا قيل بكفاية ذلك في البيانية حيث إنّ المراد به العلم والتصديق وقوامه بالاشارية كما تقدم فهي محفوظة بالنسبة للخصوصية بخلاف موارد العلم بتعلّق الوجوب بالجامع والشك في ارادة الخصوصية.

وإن شئت قلت: بأنَّ ثبوت الإشارة التصديقيَّة إلى واقع خارجي ولو بنحو

الترديد يكفي عند العقل في عدم قبح العقاب على المخالفة للخصوصية المعلومة؛ ولعلّ هذا هو روح مقصود المحقق العراقي رضي أنّ الجامع المعلوم في المقام حيث إنّه جامع مفروغ عن تخصّصه بالخصوصية فيكون منجزاً لها.

ودعوى: أنّ التردد في الإشارة وعدم تعيّنها يكفي في جريان القاعدة العقلية بحرفيّتها؛ لأنّ كلاً من الطرفين مشكوك لا إشارة إليه كالشبهة البدويّة والإشارة إلى الجامع المعلوم يكفي فيه امتثال الجامع.

مدفوعة: بأنّ للقائل بالبراءة العقلية أن يشترط في جريانها انتفاء أصل الاشارية بالتعبير المتقدم منّا في شرح حقيقة العلم أو يشترط عدم العلم بالعنوان الإجمالي المعلوم انطباقه على احدى الخصوصيتين زائداً على الجامع المتحقّق بامتثال أحدهما بناءً على التعبيرات الأخرى في حقيقة العلم الإجمالي، كما يشهد الوجدان بالفرق بين الموردين؛ ولهذا تجري البراءة العقلائية في الشبهة البدوية دون المقرونة بالعلم الإجمالي.

فتحميل صاحب القاعدة بلزوم عدم التفرقة بين الموردين مصادرة ، فإنّه إذا أريد بذلك عدم وجود الفرق فقد عرفت وجوده سواءً على شرحنا لحقيقة العلم أو على شرحهم . وإن أريد عدم مفرّقية هذا الفرق فهو واضح البطلان لوضوح أنّ درجة الكشف عن الخصوصية في مورد الشبهة المقرونة بالعلم الإجمالي أكثر من موارد الدوران بين الأقل والأكثر ، فلا معنى للمنع عن دعوى اكتفاء العقل بالمنجزية بهذا المقدار .

والحاصل: في موارد العلم الإجمالي بالتكليف يعلم بفعليّة تكليف ضمني

زائد على التكليف الضمني المتعلَّق بالجامع بين الطرفين، وهذا التكليف الضمني الزائد المعلوم غير محفوظ في موارد الدوران بين الأقل والأكثر أو التعيين والتخيير فضلاً عن الشبهات البدوية، والعقل يحكم بمنجزيَّة العلم بالتكليف الضمني كالتكليف الاستقلالي على ما هو مقرّر في بحث الانحلال في الدوران بين الأقل والأكثر.

وهذا يعني أنّ العقل لا يحكم بالبراءة عن الوجوب الضمني الزائد المعلوم لكونه معلوماً وإن كان يحتمل امتثاله وتحقق متعلّقه ضمن امتثال الوجوب الضمني المتعلّق بالجامع، بل لولا الترخيص الظاهري الشرعي \_حيث إنّه يجري عن كل من الوجوبين في الطرفين بحسب لسان دليله \_ يحكم العقل بوجوب الاحتياط واشتغال الذمة بالوجوب الضمني الزائد؛ لكونه فعلياً زائداً على فعلية الوجوب الضمني المتعلّق بالجامع.

ولعمري هذه التفرقة واضحة عند العقل ووجدانية، فلا ينبغي التسوية بين موارد العلم الإجمالي وموارد الدوران بين الأقل والأكثر، فضلاً عن الشبهة البدوية في جريان البراءة العقلية على القول بها، وليس ما ذكرناه من جهة انكارنا لأصل البراءة العقلية وقبح العقاب بلا بيان، واختيار مسلك حق الطاعة حتى في الشبهات البدوية.

وإن شئت قلت: إنّ وجداننا العقلي القاضي بحق الطاعة يرى ثبوت هذا الحق للمولى في موارد العلم الإجمالي \_ بقطع النظر عن الترخيص الشرعي \_ بدرجة أشد وآكد منه في موارد الشبهة البدوية أو الدوران بين الأقل والأكثر، والله الهادي للصواب. الثانية: بالنسبة للدعوى الثانية والقول بالتفصيل الصحيح هو المنع عن جريان قاعدة الاشتغال اليقيني في الشبهات الموضوعية حتى في مثل (أكرم العالم)؛ لأنّ خصوصية كون المكرم عالماً قيد للوجوب أيضاً لا للواجب فحسب، فيجب اكرام زيد إذا كان عالماً وعمرو إذا كان عالماً. وقيود الوجوب لا تدخل في العهدة لتجري قاعدة الاشتغال عند الشك فيها كما هو محقّق في محلّه.

وإن شئت قلت: ما يدخل في العهدة إنّما هو متعلّق الأمر والوجوب، وهو وجوب اكرام زيد إذا كان عالماً ووجوب اكرام عمرو إذا كان عالماً، فتعلق الاكرام وتقيده بكون المكرم عالماً ليس تحت الأمر، وإنّما هو شرط في تعلّق الوجوب بذات تلك الحصة والفرد، فيكون نظير ما إذا علم بوجوب اكرام زيد أو عمرو بنحو القضية الخارجية حيث لا إشكال في جريان البراءة حينئذٍ عن كل من الطرفين بخصوصيته.

نعم، لو كان الواجب بدلياً كما إذا قال: (أكرم عالماً) كان متعلّق الأمر صرف وجود اكرام العالم، فتشتغل الذمة به يقيناً، فيجب الفراغ عنه. ففرق بين الواجب البدلي بنحو صرف الوجود والواجب الانحلالي بنحو مطلق الوجود، حيث يكون لكلّ فرد خارجي وجوب يخصّه ولكنه مشروط بكون ذاك الفرد عالماً بنحو لا يدخل تقيد الاكرام بقيد العلم في العهدة.

هذا مضافاً إلى أنّ لازم هذا التفصيل أن لا تجري في هذا القسم من الشبهات الموضوعية البراءة الشرعية أيضاً في أحد الطرفين إذا فرض انحلال العلم الإجمالي المذكور بالعلم التفصيلي بوجوب اكرام أحد الطرفين على كلّ حال، كما إذا قامت البينة على أنّ زيداً يجب اكرامه على كل حال، إمّا لكونه عالماً أو لكونه عادلاً، مثلاً إذا وجب اكرام العادل أو علم بأنّه إمّا عالم أو عادل فإنّه لا إشكال في جريان البراءة عن وجوب اكرام عمرو وانحلال العلم الإجمالي بوجوب اكرام أحدهما لكونه عالماً، مع أنّه بناءً على اشتغال الذمة يقيناً بوجوب اكرام العالم لا يجدي جريان البراءة عن وجوب اكرام عمرو في الخروج اليقيني عن عهدة التكليف اليقيني بوجوب اكرام العالم؛ ولهذا لو كان الواجب بدلياً وبنحو صرف الوجود في هذا الفرض \_ ولابد وأن يفرض فيه انحصار العالم في المعلوم بالإجمال \_ كان يجب اكرام عمرو أيضاً خروجاً عن عهدة التكليف المعلوم التغال الذمة به. فالحاصل كان لابدّ حينئذٍ من الاحتياط واحراز تحقّق الامتثال إمّا وجداناً أو تعبداً، والبراءة عن وجوب اكرام عمرو لا تحرز ذلك وهذا واضح، مع أنّه لا يلتزم به السيد الشهيد شيًّ جزماً. فالتفصيل المذكور لا أساس له.

ص ١٧٣ قوله: (الوجه الأوّل: ما أفاده المحقّق النائيني رائين ...).

بالنسبة للوجه الأوّل يحتمل أن يكون مقصود الميرزا الله ما يرجع إلى المنشأ الثالث لا الأوّل، أي يرى لزوم الامتثال التفصيلي مع امكانه عقلاً من باب حق الطاعة للمولى، ويناسبه تعبير أجود التقريرات من أنّ هذا واجب عقلي لا تجري عنه البراءة، فإنّ قصد القربة والحسن العبادي وجوبه شرعي لا عقلي.

وأيّاً ما كان ففي المنشأ الثالث يمكن أن يذكر وجهان:

١ ـ أن يقال بحكم العقل بوجوب الطاعة التفصيلية مع الامكان ؛ لأنّه مقتضى
حق المولى على عبده نظير ما تقدم في الموافقة الالتزامية من دعوى كونها من
حق المولى على عبده عقلاً.

وفيه: أوّلاً - النقض بالواجبات التوصلية لجريان ذلك فيها أيضاً فلماذا خصّص بالعبادات ؟

وثانياً ـ على تقدير ثبوته لا يكون موجباً لبطلان العمل لأنّه قد جيىء به على طبق المأمور به وإنّما هو نظير ضم معصية إلى طاعة. نعم، لو قيل بأنّ المستفاد من أدلّة العبادات شرطية الطاعة الكاملة في صحتها وقعت باطلة وتمّ التفصيل بين العبادات والتوصليات من حيث الصحة والفساد لا من حيث العقوبة.

وثالثاً ۔ انکار حکم العقل بذلك فإنّه لا يحکم إلّا بتحقّق ما أمر به المولى ويکون متعلّق غرضه لا أکثر.

٢ \_ ما ذكره السيد الشهيد الله في الكتاب مع أجوبته.

ص ١٧٩ قوله: (التنبيه الأوّل - أنّه لوبني على تقدم الامتثال التفصيلي ...)

لو كان مقصود الميرزا لزوم الاطاعة التفصيلية مع الامكان في تحقق الحسن أو الاطاعة فهذا وإن صحّ في المقام في نفسه إلّا أنّه حيث إنّ الامتثال الإجمالي فيه حسن الاحتياط المفقود في الامتثال التفصيلي التعبدي \_بخلاف الوجداني \_ فقد يقال بعدم حكم العقل بأولوية الاطاعة التفصيلية في مقام الاطاعة عن الاحتياط، ففرق بين الامتثال التفصيلي التعبدي والوجداني من هذه الناحية، فلا تتمّ دعوى وجدانية حسن التفصيلي في المقام حتى لو تمت في التفصيلي الوجداني، كما أنّه بالنسبة لما يرجع إلى التنبيه الثاني والتكليف العبادي عقلاً كالموافقة الالتزامية لا في تحقق التقرب شرعاً فالاستثناء صحيح؛ لاختصاص وجوب الاطاعة التكاليف الالتزامية والمنجزة لا غير فتأمل.

## حجّية الظنّ

ص ١٨٦ قوله: (وعلى هذاالضوء يعرف أنَّ منجزية الظن في الجهة الأولى ذاتية له بمعنى أنَّها ثابتة له كما هى ثابتة للعلم ...).

وهذا التعبير موهم فالأولى أن يقال بأنّ الظن بالالزام منجز كالقطع به وكالشك به والظن بالترخيص ليس مؤمّناً لا في موارد احتمال التكليف ولا في موارد الشك في الامتثال: أمّا الثاني فلما يأتي، وأمّا الأوّل فلمنجزية الاحتمال حتى الموهوم عقلاً. نعم، لو كان هناك مؤمن آخر من قبيل البراءة الشرعية \_ كما إذا كان بعد الفحص وفي الشبهة البدوية لا المقرونة بالعلم الإجمالي أو مؤمّن عقلي كالبراءة العقلية على القول بها الذي ملاكها عدم البيان لا الظن \_ كان ذلك المؤمّن هو الحجة. ومن هنا يعرف أنّ قولهم: إنّ الظن ليس حجة ذاتاً يكون له معنى معقول إذا اريد به أحد أمرين:

١ ـ إنّه ليس بحجة في طرف التأمين كالقطع بل يحتاج مؤمنيّته إلى جعل
الحجّية له أو طروّ حالة يحكم العقل بحجيته كالانسداد.

٢ - إنّه ليس بحجة حتى في طرف التنجيز أيضاً بخصوصيته وإنّما المنجز مطلق احتمال التكليف في موارد عدم المؤمِّن الشرعي والعقلي. نعم، خصوصية الظن قد توجب أولوية التنجز وآكديته عقلاً من ناحية كون الانكشاف الاحتمالي فيه أكثر من الشك والوهم.

أصالة الامكان:

ص ١٨٩ قوله: (وقبل البدأ في مناقشة هذه البراهين لا بأس بالاشارة إلى ما جاء في كلمات الشيخ ﷺ ...).

ذكر المحقق العراقي ﷺ أنّ المراد بالامكان هنا ليس هو الامكان الذاتي المقابل للامتناع الذاتي؛ لوضوح عدم وجود امتناع ذاتي في التعبد بالظن وإنّما المراد الامكان الوقوعي المقابل للامتناع الوقوعي، أي ما قد يستلزمه التعبد به من المحاذير العقلية الممتنعة.

وذكر في تهذيب الأصول أنّ المراد بالامكان الامكان الاحتمالي كما في المقالة المشهورة كل ما قرع سمعك فذره في بقعة الامكان، وذهب الميرزا النائيني في إلى أنّ المراد بالامكان هنا الامكان التشريعي لا التكويني. واعترض عليه من قبل المحقق العراقي في وغيره من الأعلام أنّ الامكان والامتناع لا ينقسمان إلى تكويني وتشريعي وإنّما هما تكوينيان دائماً، والأحكام الشرعية بما لها من المبادئ التكوينية تكون مورداً للامكان والامتناع التكوينين كلزوم اجتماع المثلين أو الضدين ونحو ذلك.

ويرد على ما في التهذيب بأنّ الامكان الاحتمالي لا يعني إلّا احتمال الوقوع والصدق في قبال الكذب وهذا المعنى لا وجه لوقوع البحث عنه في قبال أدلّة جعل الحجة والتعبد بالظن؛ لأنّه يرجع إلى البحث عن وقوع الحجة وعدم وقوعها اثباتاً كما لا يخفى.

ويرد على ما ذهب إليه المحقق العراقي ﷺ : أوّلاً \_ بأنّ المراد بالامكان الوقوعي ما يقابل الامتناع الوقوعي أي الامتناع بالغير لا بالذات كامتناع وجود المعلول بغير علته، ومن الواضح أنَّ الاستحالة المتوهمة في المقام ليست ذلك بل هي استحالة اجتماع المثلين أو الضدين والتناقض في الغرض. وهذه كلها مصاديق للامتناع الذاتي، نعم لو لاحظنا الحكم الظاهري بما هو جعل وانشاء لا بروحه فقد يصحّ أن يقال بأنّه على تقدير الامتناع الذاتي لاجتماع مباديه مع مبادئ الحكم الواقعي يكون الانشاء ممتنعاً بالغير؛ لأنّ مباديه ومقتضيه غير ممكنة ذاتاً. إلّا أنّ البحث ليس عن خصوص الصياغة وانشاء الحكم الظاهري.

وثانياً - لا ينحصر البحث عن الامكان في التعبد بالظن بخصوص محذور اجتماع الضدين والمثلين بل من جملة المحاذير ما يكون مناقضاً مع العقل العملي والحسن والقبح العقليين - كما تقدم - وهذا ليس بابه باب الامتناع لاالذاتي ولا الوقوعي بل هو من سنخ آخر يمكن أن نسمّيه بالامتناع العملي فإن صدور القبيح من الفاعل المختار الحكيم لا يلزم منه لا اجتماع المثلين ولا الضدين ولا وقوع المعلول بغير علته، وإنّما لا يقع منه لكونه حكيماً نظير ما نقول من انّ المعصية لا تصدر من المعصوم اختياراً رغم عدم امتناع صدورها منه؛

وهناك تفسير آخر لكلام الميرزا النائيني وحاصله: أنّ المقصود من أصالة الامكان في كلام الشيخ ليس هو اثبات الامكان المدرك بالعقل النظري بل المقصود اثبات حكم العقل بلزوم العمل ومنجزية حكم المولى وعدم امكان رفع اليد عنه في مقام العمل بمجرد احتمال الامتناع. وهذا من مقولة حكم العقل العملي لا النظري ، فالمراد بأصالة الامكان: الامكان في مقام الوظيفة العملية أو المنجزية وهو امكان تشريعي عقلي عملي لا نظري . وهكذا يتضح أنّ المراد من الامكان هنا ما يقابل مطلق المحذور الشبوتي الأعم من الامتناع الذاتي أو الوقوعي أو العملي الذي لا يصدر مـن الشـارع الحكيم، ويمكن أن نصطلح عليه بالامكان التشريعي.

ثمّ إنّ أصالة الامكان في كلام الشيخ فسّرت بتفسيرين:

أحدهما - التعبد العقلائي بالامكان، وهذا ما فهمه صاحب الكفاية الله واعترض عليه بالاعتراضات الثلاثة.

ثانيهما \_ ما ذكره المحقق العراقي في وتابعه عليه السيد الخوئي في \_ وقد تخلّصوا بذلك أيضاً عن اعتراضات الكفاية الثلاثة \_ من أنّ المراد بأصالة الامكان حجّية الظهور ولزوم الأخذ بظاهر الدليل الدال على التعبد بالظن ما لم يثبت الامتناع؛ لوضوح أنّه بمجرد احتمال امتناع مدلول دليل لا يرفع اليد عن حجيته فاحتمال الامتناع كاحتمال الكذب منفي بنفس كاشفية الدليل وحجيته وليس احراز عدمه شرطاً في الحجّية والكاشفية.

ويرد على كلا التفسيرين اشكال مشترك حاصله: أنّ اثبات امكان الحكم الظاهري التعبدي بأصالة الامكان التعبدية الظاهرية دور ومصادرة سواء أريد بها الأصل العقلائي أو أريد بها أصالة الظهور، وإنّما يصحّ أن يستدل بها لاثبات حكم آخر من غير سنخ نفس التعبّد المتضمَّن في أصالة الامكان، كما إذا احتملنا استحالة جعل اجتماع الأمر والنهي مثلاً وامكانه أو استحالة الترتب وامكانه، وإلّا كان منشأ الشك سارياً وجارياً على أصالة الامكان نفسه أيضاً كما في المقام. وهذا هو الاشكال الأساسي الذي لابد من علاجه.

وهذا الاعتراض لم يعالجه السيد الشهيد ﷺ بشكل أساسي، خصوصاً بناءً

على التفسير الثاني، وإنّما حاول الإجابة على اعتراضات صاحب الكفاية الثلاثة بما في الكتاب مع تعليق في الهامش على الملاحظة الأولى من الملاحظتين والاجابتين على اعتراض الكفاية الأوّل.

ويلاحظ على مجموع الإجابات على اعتراضات الكفاية في الكتاب:

أوَّلاً - أنَّه يحتاج في دفع تلك الاعتراضات إلى الرجوع إلى التفسير الثاني الذي ذكره المحقّق العراقي والسيد الخوئي تِتِمَّا بحيث من دون ذلك لا يمكن اثبات التعبد العقلائي الممضى شرعاً لأصالة الامكان، وعندئذ يقال بأنّ هـذا تبعيد للمسافة، فالأولى ما فعله المحقّق العراقي تُمَنِّ من تفسير أصالة الامكان ابتداءً بحجية الظهور ما لم يعلم بكذب أو امتناع مفاده.

لا يقال: إذا أريد الأخذ بالتفسير الثاني لأصالة الامكان ابتداءً ورد عليه ما ذكره السيد الشهيد من سريان اشكال الامتناع إلى نفس حجّية الظهور؛ لاشتراك نكتة الامتناع بلحاظ كل حكم ظاهري، وهذا بخلاف ما تمسّك به السيد الشهيد في الإجابة على اعتراضات الكفاية.

فإنّه يقال: ما ذكره في دفع الاعتراضات لو تمّ فهو يتمّ في دفع هذا الاشكال - وهو الاشكال المشترك كما ذكرنا - عن التفسير الثاني أيضاً - ولعلّه يستفاد من الكتاب ذلك أيضاً حيث لم يتعرّض السيد الشهيد لدفع الاشكال المشترك بالنسبة إلى التفسير الثاني مستقلاً - لأنّ روح الجواب يتلخص في أنّ الحكم الظاهري مقطوع بجعله في مورده على كل حال، وإنّما الامتناع المحتمل بالنسبة إلى اجتماعه مع الحكم الواقعي على خلافه في مورده، فعلى تقدير الامكان يكون الحكمان معاً مجعولين وفعليين، وعلى تقدير الامتناع يكون الحكم الواقعي مرتفعاً لا محالة، وحيث إنّه غير الحكم الظاهري وليس من سنخه فالتمسك باطلاق أدلّة الأحكام الواقعية في موارد الأحكام الظاهرية لا محذور فيه لاثباتها تعبداً أو اثبات آثارها من وجوب قضاء أو اعادة أو غير ذلك.

وثانياً - أصل هذا الاستدلال لا وجه له؛ لأنّ مفروض هذا البحث عكس ما ذكر فيه، أي القطع بفعلية الأحكام الواقعية في موارد عدم العلم، وإلّا يلزم التصويب المقطوع بطلانه، فأصل البحث عن امكان الحكم الظاهري بعد فرض فعلية الأحكام الواقعية في موارد الشك والظن وعدم احتمال ارتفاعها وارتفاع مباديها وإلّا لم يكن مجال لهذا البحث. وعليه فيكون موضوع الامكان والامتناع ومركزه نفس الحكم الظاهري لا الواقعي، فإذا لم يرتفع احتمال الامتناع بالقطع واليقين فبأصالة الامكان التعبدية أو حجّية الظهور لا يمكن اثبات ذلك لكونهما معاً حكمين ظاهريين أيضاً فيكون مصادرة ما لم نقطع بامكان الحكم الظاهري في المرتبة السابقة وهذا واضح.

فالاشكال الأساسي في هذا البحث والذي هو مشترك الورود على التفسيرين لأصالة الامكان وهو اشكال المصادرة أو الدور؛ لتوقف ثبوت الامكان بأصالة الامكان على ثبوت امكان نفس أصالة الامكان في المرتبة السابقة، فيستحيل اثباته بها، لا يندفع بهذا البيان.

والصحيح: أن يفسّر أصالة الامكان في كلام الشيخ بتفسير ثالث سليم عن هذا الاشكال، وحاصله: أن يراد بأصالة الامكان المنجزية والمؤمنية العقلية وعدم ارتفاع موضوعهما عقلاً بمجرد احتمال امتناع الحكم الشرعي بلحاظ مباديه وروحه أو كونه على خلاف الحكمة والمصلحة الممتنع على الحكيم، فإذا ثبت حكم وجعل شرعي \_ سواء كان واقعياً أو ظاهرياً \_ بمعنى ثبت جعل شرعي الزامي أو ترخيصي كان حجة عقلاً، أي موضوعاً لحكم العقل بالمنجزية والمعذرية ما لم يثبت بالقطع واليقين امتناع كونه حكماً حقيقياً واجداً لمباديه المولوية، وهذه منجزية ومؤمنية عقلية وليس حكماً شرعياً لكي يسري إليه الاشكال، وهو احتمال الامتناع كما في التفسير المتقدم عن المحقق العراقي شئ والسيد الخوئي شئ، فالمسألة غير مربوطة بالعقل النظري والامكان الوقوعي فيه أصلاً.

لا يقال: هذا معناه أنَّ ما هو موضوع المنجزية والمؤمنية عقلاً مجرد الانشاء للحكم لا روحه ومباديه وهو خلاف التحقيق.

فإنّه يقال: ليس الأمر كذلك بل المنجز والمؤمّن عقلاً هو الانشاء والتصدي المولوي الذي يمكن أن يكون وراءه روح الحكم ومباديه، أي كل جعل وانشاء مولوي لم يعلم بخلوّه عن المبادئ \_ولو من جهة الامتناع \_كان منجزاً ومؤمناً عقلاً، وهذا معقول في موضوع حكم العقل العملي.

فإذا كان هذا هو موضوع حكم العقل العملي فكلما ثبت حكم شرعي كذلك - كما في مورد الأحكام الظاهرية إذا قام دليل عليها - كان محققاً لموضوع المنجزية والمؤمنية العقلية، وهو معنى أصالة الامكان في المقام، والله الهادي للصواب.

## امكان التعبد بالظن:

اشكال نقض الغرض وامتناع تفويت المولى لغرضه الواقعي على نفسه وإن كان اشكالاً نظرياً مستقلاً عن الاشكال الثالث المربوط بالعقل العملي وقـبح الايقاع في المفسدة، حيث يقال إنّ المولى الملتفت لا يصدر منه نقض غرضه ولو فرض عدم قبحه العقلي، ولكن حيث إنّه اشكال يرتبط بمقام عمل المولى وغرضه من تشريعه للحكمين الواقعي والظاهري معاً فيكون الجواب عليه وعلى الاشكال الثالث واحداً بحسب الحقيقة، أي ما يوجّه عمل المولى بحسب نظره على ما سيأتي، وليس مربوطاً بالامتناع في نفسه.

نعم، هناك تقرير آخر لنقض الغرض يقصد به نقض الغرض التكويني من جعل الحكم وهو داعي التحريك المولوي للمكلف، والذي قد يجعل حقيقة الحكم أو قوامه وهو يناقض جعل الحكم الظاهري على خلافه، وهذا التقرير كمحذور التضاد يجعل المحذور في نفس جعل الحكمين فيكون من سنخ محذور التضاد، بل هو نوع منه على ما سيأتي شرحه.

ومن هنا لعل الأولى جعل اشكال نقض الغرض وتفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة اشكالاً واحداً حاصله: أنّه لا يمكن أن يصدر من المولى الملتفت ما يفوّت عليه ملاكاته وأغراضه الواقعية، إمّا لأنّه خلف التفاته واهتمامه بتلك الأغراض أو لكونه قبيحاً عقلاً ـ بناءً على تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد وقبح تفويتها على العباد ـ ومن هنا يكون التقسيم المذكور في كلام الميرزا النائيني أوضح وأولى. وحاصله: أنّ الاشكال تارة يكون بلحاظ الملاكات والأغراض الواقعية ولزوم تفويتها بالحكم الظاهري، وأخرى بلحاظ نفس الحكم الظاهري والواقعي وعدم إمكان اجتماعهما معاً في مورد واحد.

وقد فصّل مشهور الأصوليين كالشيخ الأعظم والميرزا الشيرازي والنائيني ومدرسته في مقام الاجابة على الاشكالين، فدفعوا الاشكال في مرحلة الملاك وما يستلزمه الحكم الظاهري من تفويت له بافتراض مصلحة سلوكية أو مصلحة التسهيل والسماحة، أو مصلحة في نفس الجعل الظاهري ونحو ذلك، ودفعوا الاشكال في نفس الحكم وما يلزم منه من التضاد أو اجتماع المثلين أو التناقض في الداعوية والمحركية بأجوبة أخرى. خلافاً للمحقق الخراساني في ومدرسته حيث أجاب على كلا الاشكالين بجواب واحد ونكتة واحدة.

وفيما يلي نتعرض أوّلاً للاشكال الثبوتي بلحاظ اجتماع نفس الحكمين الواقعي والظاهري بحسب العقل النظري، أي اشكال التضاد والتمانع بينهما والوجوه المذكورة في كلماتهم للاجابة عليه، ثمّ نتعرض لما ذكر مستقلاً للاجابة على الاشكال من ناحية تفويت الملاكات والأغراض الواقعية.

## فالبحث في مقامين :

المقام الأوّل: في دفع محذور لزوم اجتماع الضدين والتمانع بين الحكمين الواقعي والظاهري الراجع إلى مرحلة الحكم نفسه وهو لزوم محذور اجتماع الضدين في صورة المخالفة للواقع والمثلين في صورة المصادفة بناءً على عدم امكان التأكد في المقام كما هو الصحيح؛ لعدم امكان التأكد فيهما للطولية بينهما، وأخذ الشك في أحدهما في موضوع الآخر، فلا يمكن أن يفترض المكلف وحدتهما وتأكدهما.

وهنا وجوه عديدة ذكرت في مقام الدفع:

الوجه الأوّل: ما ذكره المحقق الخراساني ﷺ في حاشيته على الرسائل من أنّ المجعول في الحكم الظاهري إذا كان هو المنجزية وقلنا بأنّها ليست منتزعة ومجعولة بالتبع من الحكم التكليفي بل مجعولة بالاستقلال كحكم وضعي فلا تضاد ولا تماثل. الوجه الثاني: ما ذكره الميرزا المنظي من أنَّ المجعول في الامارات والأصول المحرزة هو الطريقية والعلمية لا المنجزية فإنَّها بحكم العقل ولا يمكن جعلها، والطريقية حكم وضعي فلا تضاد أو تماثل الحكم التكليفي الواقعي.

والجواب: أنّ هذا تأثر بعالم الصياغات وغفلة عن روح الحكم ولبه كما ذكر في الكتاب، وحاصله: أنّ الحكم الوضعي المذكور إذا لم يكن مستلزماً لحكم تكليفي مولوي ولو بلحاظ المبادئ أي الارادة والكراهة بل كان مجرد اعتبار وضعي محض فهو لغو فلا يقع موضوعاً لحكم العقل أصلاً، وإن كان مستتبعاً لطلب موقف عملي من المكلف لزم محذور التضاد أو التماثل ما لم يرجع إلى جواب آخر.

ومثل هذين الوجهين كل وجه يحاول دفع هذا المحذور بفرض أنّ الحكم الظاهري ليس تكليفاً بل إمّا يكون حكماً وضعياً أو يكون ارشاداً إلى الأقربية للواقع أو غير ذلك من الصياغات والألسنة فإنّه إن أريد من الارشادية وعدم المولوية مجرد الاخبار والكشف عن غلبة المطابقة للواقع فهذا لا أثر له كما هو واضح، وإن كان يستتبع جعل الحجّية أو المنجزية والمعذرية ولو بلسان الامضاء لا التأسيس لزم التضاد أو التماثل المحال.

الوجه الثالث: ما يظهر من الميرزا للله في الحكم الظاهري المجعول في الأصول غير المحرزة كأصالة الاحتياط أو البراءة أو الاباحة أو الطهارة من أن الحكم المذكور وإن كان مولوياً وتكليفياً ولكنه حيث إنّه طريقي وليس نفسياً، فإن صادف الواقع فلا محذور فيه أصلاً إذ لا تعدد في الحكم ليلزم التضاد أو التماثل بل هناك حكم واحد وهو الواقع ناشىء من ملاك واحد وإنّما التعدد في الانشاء والابراز حيث أبرز تارة بعنوانه الواقعي وأخرى بلسان ايجاب الاحتياط أو البراءة وإن لم يصادف الواقع فلا حكم حقيقي بايجاب الاحتياط أو الاباحة بل حكم طريقي لا مبادئ له ليلزم المحذور ، وأمّا الانشاء والابراز فلا تضاد بلحاظه بين الأحكام.

**وإن شئت قلت**: إنّالتضاد والتمانع إنّما يكون بين الأحكام التكليفية من سنخ واحد، وأمّا إذا كان أحدهما نفسياً والآخر طريقياً فلا تمانع بينهما<sup>(١)</sup>.

وفيه: أنّ البحث في كيفية عدم المنافاة بين الحكم الطريقي والواقعي مع كونهما معاً تكليفيين، فإن كان وجهه أنّ الحكم الظاهري مجرد انشاء فارغ عن المبادئ فكيف يكون مثل هذا الانشاء موضوعاً لحكم العقل بالاطاعة والمنجزية أو المعذرية إذا فرض أنّه مجرد انشاء أجوف بلا مبادئ؟! فإنّ العقل لا يرى كفاية مجرد الانشاء الأجوف للاطاعة كما تقدم في ردّ الوجه الأوّل والثاني.

وما ذكره المحقق العراقي ﷺ من أنّه بيان للواقع على تقدير المصادفة وعذر على تقدير المخالفة تقدم في مباحث القطع ردّه.

وإن كان للحكم المذكور مبادىء بمعنى الارادة والكراهة التي هي روح الحكم لزم محذور التضاد والتمانع لا محالة بين مباديه ومبادئ الحكم الواقعي.

اللهم إلاّ أن يفرض له سنخ مبادي تجتمع مع المبادىء للحكم الواقعي بل متوقفة عليها، وهذا ما يحتاج إلى بيان غير موجود في هذا الوجه، ولو تمّ كان هو الجواب على الحكم الظاهري المجعول في الامارات والأصول المحرزة

<sup>(</sup>١) وهذا ظاهر المحقق العراقي أيضاً في تقريراته.

أيضاً لا جعل عنوان العلمية أو المنجزية.

ثمّ إنّه ورد في كلمات الميرزا النائيني ﷺ في تقرير هذا الوجه التعبير بأنّ الحكم الظاهري في موارد الأصول غير المحرزة كالاحتياط إذا صادف الواقع كان عينه وإذا خالفه كان تخيلياً، وهذا على ظاهره واضح البطلان؛ لوضوح أنّ الحكم الظاهري في مورد ثبو ته حقيقي وليس تخيلياً بل لا يعقل أن يكون الحكم بالاحتياط مشروطاً بالمصادفة مع الواقع؛ ولعلّ المقصود بذلك بيان الطريقية في قبال الموضوعية لا الحقيقية في قبال التخيلية.

الوجه الرابع: ما ذكره السيد الخوئي ﷺ مع جوابه في الكتاب:

الوجه الخامس: ما ذكره المحقق الخراساني الله في باب الأحكام الظاهرية في الأصول العملية من أنّها وإن كانت أحكاماً تكليفية ولكنها لا تنافي الحكم الواقعي؛ لأنّه ليس فعلياً في موردها بل انشائي فقط أو فعلي من بعض الجهات، أي سائر الجهات غير الشك الذي جعل فيه الحكم الظاهري المخالف كما هو مشروح في الكتاب مع جوابه.

وينبغي أن يلتفت إلى أنّ المراتب الأربع للحكم متسلسلة بلحاظ عالم التشريع والعمل حيث إنّ التنجز متأخر عن الفعلية والفعلية عن الانشاء والانشاء عن الاقتضاء والشأنية، وأمّا بحسب عالم التكوين فالانشاء متأخر عن الفعلية بهذا المعنى ثبوتاً وإن كان متقدماً عليه اثباتاً. كما أنّه لابد وأن يعلم أنّ المراد أنّ دليل الحكم الواقعي له مدلولان:

الأوّل: الانشاء أو الاعتبار للحكم.

الثاني: المدلول النهائي وهو مبادئ الحكم من الارادة والكراهة أو الترخيص

والتنافي بلحاظ هذا المدلول ودليل الحكم الظاهري كلما ثبت كشف عن انتفاء هذا المدلول بمقداره لا أكثر مع انحفاظ المدلول الأوّل.

كما أنّه يظهر بذلك أنّ تقسيم الميرزا النائيني في الحكم إلى الانشاء والفعلية تقسيم مستقل عن هذا التقسيم ويراد به الانقسام إلى القضية الكلية والحقيقية التي يكون موضوعها مقدر الوجود والقضية الجزئية الفعلية في الخارج عند وجود الموضوع، وهذا يجري في الانشاء والفعلية بمصطلح الكفاية معاً، فإنّ كلاً منهما له قضية حقيقية كلية ولو في نفس المولى وقضية خارجية عند تحقق موضوع تلك القضية خارجاً.

ومنه يعرف الجواب على اشكال الميرزا بلي على الكفاية من استحالة الاهمال فيستحيل التفكيك بين الانشاء والفعلية ، فإن المحال التفكيك بين الانشاء والفعلية بلحاظ مرحلة واحدة من الانشاء والفعلية عند المحقق الخراساني بلي ولا يدعيه صاحب الكفاية وإنّما المدعى التفكيك بين الانشاء والفعلية بمصطلحه وهما مرحلتان ثبو تيتان للحكم في نفس المولى ولكل منهما قضية كلية حقيقية وقضية جزئية خارجية ، فالانشاء ليس مهملاً ولا مقيداً بالعلم بل مطلق جعلاً وفعلية \_ بمصطلح الميرزا \_ والفعلية بمعنى الارادة والكراهة في نفس المولى مقيد جعلاً ، أي الارادة الكلية على نحو القضية الحقيقية مقيدة بغير الشاك كما أنّها مقيدة مجعولاً أيضاً ، أي عند تحقق الشك في الخارج ، لا شمول ولا فعلية لتلك الارادة بالنسبة إلى الشاك ، وهذا هو البيان الأوضح مما في الكتاب .

ثمّ إنّ المحقق العراقي ﷺ في حاشيته على فوائد الأُصول حاول الدفاع عن هذا الوجه بفرض معقولية التفكيك بين الجعل والفعلية ، وعدم الاستفادة من دليل الاشتراك وعدم التصويب إلّا هذا المقدار ، وقد شبّه ذلك بوضع القوانين التي تجعل في زماننا، فيكون فيها تفكيك بين مرحلة جعل القانون ومرحلة اجرائه المتوقف على ايصاله أو ابلاغه.

وفيه: أنَّ الابلاغ في القوانين هو مرحلة قانونية؛ لأنَّه به يحصل التصدي من قبل المقنّن، وأمّا قبل الاعلام في المصدر الرسمي فلا يكون هنالك الزام واقعاً على الناس، بل مجرد اقتضاء وشأنية ولا ضير في تسميته بالانشاء؛ وأمّا الأحكام الشرعية الواقعية فهي مبلّغة من قبل الرسول تَشَيَّ والجهل بها لا يكون رافعاً لفعليتها حتى بهذا المقدار، فالقياس في غير محلّه جداً، كما أنَّ أدلّة بطلان التصويب تنفي هذا المقدار جزماً.

الوجه السادس: ما ينسب إلى الميرزا الشيرازي الكبير ويمكن تقريبه بأحد نحوين مذكورين في الكتاب مع جوابهما، ولا شيء زائد إلاّ في جواب التقريب الأوّل، حيث يمكن أن يضاف النقض بالحكم الواقعي الذي قد يرتب على عنوان الشك أو الظن أو العلم بالواقع \_كما إذا كانا مأخوذين على نحو الموضوعية لا الطريقية \_فإنّه لا شك في امتناع جعل حكم مضاد مع متعلّق الشك أو الظن أو العلم \_على ما تقدم في مبحث القطع \_فلو كان تعدد الرتبة كافياً لزم امكان ذلك.

الوجه السابع: ما ذكره صاحب الدرر من أنّه بناءً على امكان اجتماع الأمر والنهي مع تعدد العنوان لا محذور في المقام؛ لأنّ متعلق الحكم الظاهري العمل بقول العادل مثلاً ومتعلق الحكم الواقعي صلاة الجمعة وهما عنوانان متغايران وإن اتحدا في الخارج، فيكون من التزاحم لا التنافي والتعارض.

ثمّ أجاب عليه بأنّ جعل الخبر طريقاً إلى الواقع معناه أن يكون الملحوظ في عمل المكلف نفس العناوين الأولية فلو قام الخبر على وجوب صلاة الجمعة في الواقع فمعنى العمل على طبقه أن يأتي بها على أنّها واجبة واقعاً ، فلو فرضنا كونها محرمة في الواقع يلزم كون الشيء الواحد من جهة واحدة محرماً وواجباً وهو محال<sup>(١)</sup>.

وهذا الجواب لا يدفع هذا الوجه؛ لأنّ كون الخبر طريقاً لا يعني طروّ الحكم الظاهري على الفعل بعنوانه الواقعي بل بعنوان كونه مؤدى الخبر أو مشكوكاً أو مظنوناً، فالشك أو الظن مأخوذ في موضوع الحكم الظاهري على كل حال، وإنّما الطريقية لنفس الحكم الظاهري، ومن الواضح أنّ عنوان الاتيان بمؤدى الخبر غير عنوان الاتيان بصلاة الجمعة وإن كان معنونهما واحداً.

**والصحيح في الجواب أوّلاً ـ** النقض بالحكم الواقعي لو جعل كذلك، مع أنّه لا اشكال في امتناعه.

وثانياً - أنّه مبني على امكان اجتماع الأمر والنهي مع تعدد العنوان حتى في الأوامر الشمولية والانحلالية كأكرم كل عالم ولا تحترم أيّ فاسق ، وقد تقدم منّا في مباحث الاجتماع استحالة ذلك لا من جهة عدم المندوحة ليقال إنّ ذلك مربوط بمرحلة الامتثال والتكليف بما لا يطاق بل لسريان الارادة والكراهة والحب والبغض إلى الحصة الواحدة وهو محال. نعم لو فرض مصب الحكم الظاهري فعلاً ملازماً مع مخالفة التكليف الواقعي ، كسلوك الامارة إذا فرض أنّه ملازم مع مخالفة الحكم الواقعي أمكن الاجتماع في المبادئ بمعنى المصلحة والمفسدة ، بل وحتى الحب والبغض ولكن لا يمكن الاجتماع في روح الحكم الذي هو الارادة والكراهة بمعنى التصدّي والطلب المولوي؛ إذ لا يعقل طلب

<sup>(</sup>۱) درر الفوائد: ۳۵.

فعل أحد المتلازمين وترك الآخر ، فإنّه طلب للجمع بين الضدين ، وهو أيضاً كاجتماع الضدين من حيث عدم المعقولية .

وثالثاً - لو قيل بالامكان فغايته امكان جعل الحكم الظاهري الالزامي في مورد الشك في الحكم الواقعي لا جعل الحكم الظاهري الترخيصي في مورد الحكم الواقعي الالزامي؛ لأنّ اجتماع عنوان مرخّص فيه مع عنوان ملزم لا يوجب التزاحم؛ فإنّ الترخيص لا يمكن أن يزاحم الالزام لكي يؤمّن عنه، فجعل هذه الاباحة ليس بأكثر من جعل اباحة واقعية على عنوان ملازم أو مجامع مع الواجب الواقعي، والذي لا يوجب التأمين عنه، ولا يسوّغ ترك الالزام، وهذا واضح.

الوجه الثامن: ما نسبه في الدرر إلى السيد الفشاركي ﷺ وهو مؤلف من مقدمات ثلاث:

١ - أنّ الأحكام ومباديها من الارادة والكراهة والحب والبغض لا تتعلّق ابتداءً بالموضوعات الخارجية بل إنّما تتعلّق بالمفاهيم المتصورة في الذهن لامن حيث هي موجودة في الذهن بل من حيث إنّها حاكية عن الخارج فالشيء ما لم يتصور في الذهن لا يتصف بالمحبوبية والمبغوضية.

٢ – إنّ العنوانين الذي يكون أحدهما محبوباً والآخر مبغوضاً إذا فرض إمكان اجتماعهما وتعقلهما معاً في الذهن كعتق الرقبة وكونها كافرة فلا محالة إذا فرض اجتماعهما في مورد واحد لابد إمّا من تعلّق الحب بالمقيد منهما أو البغض بأن يكون طرو أحد العنوانين رافعاً لمقتضي العنوان الآخر أو الكسر والانكسار فلا يكون مطلوباً بالفعل، وهذا هو حال القيود العنوانية التي يمكن أن تجتمع مع العنوان المطلق، وأمّا إذا فرض أنّ العنوانين مما لا يمكن تعقلهما معاً في الذهن، بحيث يكون المتعقل أحدهما دائماً لا مع الآخر، فلو فرض أنّ أحدهما كان فيه جهة تقتضي المطلوبية والآخر فيه جهة تقتضي المبغوضية أو الاباحة وعدم المطلوبية فلا وجه لفرض التزاحم أو الكسر والانكسار بينهما بل اللازم أنّه متى تصور العنوان الذي فيه جهة المطلوبية يكون مطلوباً صرفاً من دون تقييد بعدم العنوان الآخر؛ لعدم تعقل منافيه معه ومتى تصور العنوان الذي فيه جهة المبغوضية يكون مبغوضاً كذلك لعدم تعقل منافيه بحسب الفرض.

٣ - إنّ العنوان المتعلّق للاحكام الواقعية مع العنوان المتعلّق للأحكام الظاهرية مما لا يجتمعان في الوجود الذهني أبداً؛ لأنّ الأوّل مبني على ملاحظة المولى للعنوان الواقعي كصلاة الجمعة مجرداً ومع قطع النظر عن لحاظ حكمه الواقعي وهو الوجوب ليجعل له ذلك وإلّاكانت قضية بشرط المحمول بل هو غير ممكن في التقسيمات الثانوية عندهم، والثاني مبني على ملاحظته بلحاظ حكمه ووصف كونه مشكوك الحكم ولا يمكن الجمع بين لحاظ التجرد عن الحكم ولحكم ولحكم ولحكم ولحكم ولحاظ مي مكن في القسيمات الثاني مبني على مالحظته بلحاظ الحكم ولحمه والثاني مبني على مالحظته بلحاظ مكن الحكم ولحاظ مي الحكم ولحاظ معن معلي مالحظته بالحكم ولحاظ معن معان في التجرد عن الحكم ولحاظ شوته معاً فإنّه تهافت.

وبعبارة أخرى: صلاة الجمعة التي كانت متصورة في مرتبة كونها موضوعة للوجوب الواقعي لم تكن مقسماً لمشكوك الحكم ومعلومه، وإنّما التي تتصور في ضمن مشكوك الحكم تكون مقسماً لهما، فتصور ما كان موضوعاً للحكم الواقعي والظاهري معاً يتوقف على تصور العنوان على نحو لا ينقسم إلى القسمين وعلى نحو ينقسم اليهما، وهذا مستحيل في لحاظ واحد.

ونتيجة هذه المقدمات أنّه لا تنافي ولا تضاد بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي؛ لأنّ متعلّق أحدهما لا يتعقل مع الآخر أبداً، فكلما تصور المولى ذات صلاة الجمعة مجردة عن قيد مشكوكية الحكم لم تكن إلّا مطلوبة ومتى تصورها المولى بقيد كونها مشكوكة الحكم تكون مبغوضة أو غير مبغوضة ولا غير ، فلا منافاة في البين <sup>(۱)</sup>.

**وفيه : أوّلاً \_** النقض المتقدم بأنّ هذا يستلزم امكان جعل حكم واقعي مناقض في مورد الشك أو الظن أو العلم بالحكم الأوّل وهو مسلّم الامتناع عند الكل.

وثانياً - الحل وحاصله: أنَّ ما ذكر في المقدمة الأولى وإن كان تاماً إلَّا أنَّ ما ذكر في المقدمة الثانية والثالثة غير تام فإنّ عدم تعقل العنوانين واجتماعهما معاً تارة يكون من جهة عدم امكان اجتماع الملحوظين بهما، وأخرى يكون لعدم امكان اجتماع اللحاظين لخصوصية فيهما مع كون الملحوظ بأحدهما مجتمعاً ومنطبقاً على الملحوظ بالآخر، ففي التقدير الأوّل يتمّ ما ذكر في تلك المقدمة من عدم وقوع تمانع أو كسر وانكسار بين جهة المطلوبية في أحد العنوانين مع جهة المبغوضية أو عدم المحبوبية في الآخر؛ لأنّ المفروض عدم انطباق شيء منهما على الآخر فيكونان متعددين عنواناً ومعنوناً وخارجاً. وأمّا التقدير الثاني فلا يكفي لرفع التمانع بين جهة المطلوبية وخارجاً. وأمّا التقدير الثاني عدم الاجتماع إنّما هو بلحاظ قيد التجرد وعدم التجرد الذي هو من شؤون اللحاظ فحسب لا الملحوظ بالذات وإلّا لاستحال انطباقهما على الخارج في مورد واحد، ومجرد التغاير بين اللحاظين من ناحية شؤون نفس اللحاظ مع اللحاظ فحسب لا الملحوظ بالذات وإلّا لاستحال انطباقهما على الخارج في مورد واحد، ومجرد التغاير بين اللحاظين من ناحية شؤون نفس اللحاظ مع الباط فحسب لا الملحوظ بالذات وإلّا لاستحال انطباقهما على الخارج في مورد واحد، ومجرد التغاير بين اللحاظين من ناحية شؤون نفس اللحاظ مع الباط فحسب لا الملحوظ بالذات لا يكفي لدفع غائلة التضاد، ألا ترى أنّه يستحيل الأمر مورد واحد، والذات لا يكفي لدفع غائلة التضاد، ألا ترى أنّه يستحيل الأمر باكرام الإنسان والنهي عن اكرام الحيوان الناطق رغم تغايرهما في اللحاظ؟!

<sup>(1)</sup> راجع الدرر: ٣٥١ ـ ٣٥٤، ط \_ جماعة المدرسين، قم.

وإن شئت قلت: إنّ خصوصية التجرد عن القيد المذكور خصوصية في عالم اللحاظ وليس مأخوذاً في الملحوظ وقيداً فيه، وهذا يعني سعة وإطلاق الملحوظ وقابلية انطباقه على المقيّد كما هو كذلك في جميع المطلقات التي تلحظ فيها الطبيعة مجردة عن القيد، فالتجرد خصوصية في اللحاظ في المطلق مع وحدة ملحوظه مع ذات الطبيعة في المقيد؛ ولهذا قلنا في محله بأنّ النسبة بين التصور المطلق والمقيد من حيث الملحوظ أقل وأكثر وأن التقابل بينهما بالسلب والايجاب ومن حيث نفس اللحاظ بينهما تباين لكون كل منهما صورة ذهنية غير الآخر، وأنّ التقابل بينهما بهذا الاعتبار يكون بالتضاد.

وثالثاً - النقض بسائر القيود حتى الأولية؛ لأنّ المطلق مع المقيد يستحيل اجتماعهما في لحاظ واحد أيضاً؛ لأخذ التجرد قيداً في اللحاظ المطلق \_ على ما تقدم في مبحث المطلق والمقيّد \_. ومنه يعرف عدم تمامية المقدمة الثالثة، بمعنى أنّ ذات الملحوظ في التعقلين والتصورين الذهنيين إذا كان واحداً كان مقسماً واحداً لهما كما في المطلق والمقيد، وإن كان المطلق بما هـو مطلق لحاظه مبايناً مع المقيّد بما هو مقيّد في الذهن؛ لأنّ معروض الحكم هو الملحوظ مع قطع النظر عن كيفيّات لحاظه بالحمل الشائع في الذهن، فيكون ما هـو موضوع للحكم الواقعي وما هو موضوع للحكم الظاهري مجتمعين في عالم التعقل لا محالة، ويكون الملحوظ هو المقسم لهما معاً كما هو واضح.

وإن شئت قلت: إنّ ما ذكر في المقدمة الثالثة من الفرق بين المقام وبين سائر القيود والتقسيمات الأولية غير تام؛ إذ لو اُريد عدم اجتماع اللحاظين من ناحية أخذ التجرد عن القيد في الملحوظ للمطلق فهو واضح البطلان، وإن اُريد أخذه قيداً للحاظ فهذا مشترك في تمام المطلقات والمقيدات.

الوجه التاسع: ما ذكره المحقق العراقي ﷺ بعد ردّه لكلام صاحب الدرر المتقدم عن أستاذه الفشاركي بما يشبه ما ذكرناه ، أفاد وجهاً آخر حاول أن يثبت به أنَّ للذات الملحوظة مرتبتين طوليتين في الذهن في موارد الحكم الظاهري وذلك ببيان الفرق بين موارد التقييد بنحو النسبة الناقصة ولو بالقيود الثانوية كما في قولنا: (صلاة الجمعة) و (صلاة الجمعة مشكوكة الوجوب) وبين موارد القضية الشرطية كما إذا قال: (إذا كانت صلاة الجمعة مشكوكة الوجوب جاز تركها)، فإنّه في الأوّل تكون ذات صلاة الجمعة محفوظة في المقيد أيضاً غاية الأمر مع اضافة التقيد بالقيد عليها، وأمَّا في الثاني فما هو موضوع الحكم في الجزاء ليس هو الذات المقيدة فإنَّ هذا خلاف ظاهر الشرطية، وفرقها عن القضايا الوصفية ولا الذات المطلقة فإنَّه خلاف التعليق والشرطية، وإنَّما هـي الذات المنتزعة في المرتبة المتأخرة عن اتصاف الذات بوصف المشكوكية في جملة الشرط، فكأنَّ الذهن يرجع إلى الذات الموصوفة بوصف المشكوكية في جملة الشرط ليتصور في طول ذلك ذات صلاة الجمعة المنتزعة عن ذلك المقيد \_ الموصوف مع وصفه \_ ومن هنا تكون الذات المتصورة في هذه المرتبة رغم تجردها عن القيد طولية وبالتالي غير مطلقة وغير منطبقة إلّا في فرض تحقق الشرط. فإذا تعددت مرتبة الذات لم يلزم وحدة معروض الارادة والكراهة والحكم الواقعي والحكم الظاهري، وقد نظَّر ذلك بما ذكره في التجري من أنَّ الفعل بعنوانه الأولى حسن وبعنوان كونه تجرياً يكون قبيحاً؛ لأنّ الذات ملحوظة في مرتبتين طوليتين، فيكون هناك ذاتان في عالم الذهن أحدهما موضوع للارادة والأخرى للكراهة أو اللاارادة.

ثمّ استظهر من أدلّة الأحكام الظاهرية رجوعها جميعاً إلى قضايا شرطية

تكون المشكوكية أو قيام الامارة أو غير ذلك حيثيات تعليلية؛ لطروّ الحكم الظاهري على ذات الفعل بعنوانه الواقعي.

وفيه: أوَّلاً ـ ما تقدم من النقض الأوّل على كلام صاحب الدرر ولعله ير تضيه ؛ لأنّه ذكر ذلك حتى على القول بالسببية .

**وثانياً \_**وجدانية عدم الفرق بين الشرطية والوصفية في حل غائلة التضاد.

وثالثاً \_ما تقدم من الجواب الحلّي على كلام صاحب الدرر فإنّ مجرد التغاير في اللحاظ ولو بحسب الرتبة الذهنية للتصور والانتزاع لا يكفي لدفع الغائلة إذا كان الملحوظ بالذات مما يمكن اجتماعهما وانطباقهما في مورد واحد.

ورابعاً - ما ذكر من أنّ الذات تتصور في رتبتين، فهناك ذاتان في مرحلة التعقّل لا نتعقله في باب المفاهيم فإنّ أي مفهوم عندما يتصور فإمّا أن يلحظ معه قيد فيكون مقيداً أو لا يلحظ فيكون مطلقاً بناءً على ما تقدم في محله من أنّ التقابل بينهما بالسلب والايجاب فالطولية في التصورين لذات الطبيعة لا نتصور لها معنىً معقولاً، لا بالنسبة للملحوظ ولا بالنسبة للحاظ نفسه، وارجاع الضمير إلى ذات الطبيعة لا يعني الطولية كما هو واضح بل الذهن إمّا أن يتصور ذات الطبيعة فقط فيكون مطلقاً أو يتصورها مع القيد فيكون مقيداً من دون فرق بين الجمل الشرطية أو الحملية.

نعم، الفرق بين الجملتين أنَّ الشرط قيد للحكم في الجزاء بعد طروه على موضوعه المطلق في عقد الوضع فلا تقييد في المفهوم الافرادي للموضوع في الجزاء بل هو مطلق وإن كان بتبع تقيّد الحكم لا أثر لهذا الإطلاق بينما القيد في الجملة الحملية يرجع إلى الموضوع في عقد الوضع قبل طروّ الحكم عليه بنحو

النسبة الناقصة التحصيصية.

الوجه العاشر: ما ذكره في حقائق الأصول تقريراً لكلام المحقق العراقي في دفع شبهة التضاد، وهو مذكور في الكتاب مع أجوبته، وظني أنّه مع الوجه الذي قبله في الكتاب يرجعان إلى مطلب واحد ذكره المحقق العراقي لدفع شبهة نقض الغرض لا شبهة التضاد؛ فإنّه دفعها بطريقية الأحكام الظاهرية وخلوها عن المبادئ والارادة والكراهة، فلا تضاد لا في المبادىء للحكم وروحه ولا في الجعل والاعتبار وإنّما المهم عنده دفع شبهة نقض الغرض وتفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة \_ أي المحذوران الملاكيان وإن كان يجعل الأول منهما محذوراً خطابياً في تعليقه على الفوائد على ما سوف يأتي \_.

الوجه الحادي عشر - ما ذكر المحقق الأصفهاني في في المقام ، وهو يتوقف على مقدمة حاصلها : أنّ حقيقة الحكم التكليفي في الأحكام الشرعية - بل في مطلق من كان تكليفه لأجل صلاح الغير - عبارة عن انشاء البعث أو الزجر بداعي جعل الداعي من دون لزوم ارادة أو كراهة ، والشوق أو البغض بالنسبة إلى فعل المكلف في نفس المولى ؛ لأنّ الشوق النفساني لا يكون إلّا لأجل فائدة عائدة إلى جوهر ذات الفاعل أو إلى قوة من قواه وإلّا فحصول الشوق الأكيد بالاضافة إلى الفعل على حدّ المعلول بلا علّة وهو محال ، ففرض كون الارادة تشريعية ومتعلقة بفعل الغير فرض عدم وجود شوق مؤكد نحو الفعل ، وإنّما هو مجرد الانشاء بداعي جعل الداعي وتحريك المكلف لمصلحة راجعة إليه ، وإنّما يتصور الشوق الأكيد في فعل الغير إذا كان ذا فائدة عائدة إلى المريد ايّاه ، وفي مثله يحمل المولى المكلف على الفعل بأي صورة كان بحيث يستحيل التخلف وفرض العصيان . وهذا خارج عن باب الأحكام الشرعية . فإذا اتضحت هذه المقدمة يقال: بأنّه لا تنافي بين الحكم الواقعي والظاهري؛ إذ لو أريد التنافي بلحاظ مبادئ الحكم في نفس المولى من اجتماع الشوق المؤكد والحب مع البغض فقد عرفت في المقدمة أنّ الأحكام الشرعية لا تستلزم ذلك، وإن أريد التنافي بلحاظ الحكم – المجعول أي البعث والزجر – فالتنافي في البعث والزجر إنّما يكون فيهما بالحمل الشائع، أي فيما يكون بعثاً حقيقياً بالفعل أو زجراً كذلك لا بين انشائهما بداعي جعل الداعي والبعث والداعوية الفعلية بالحمل الشائع فرع تحقق موضوع ذلك الانشاء المجعول على نهج القضية الحقيقية ووصوله إلى المكلّف إمّا مع عدم وصوله فلا يكون بعث وداعوية حقيقية وبالحمل الشائع وإنّما داعوية انشائية، ولا تنافي بينها وبين الحكم الظاهري الفعلي.

وإن شئت قلت: تمام ما بيد المولى جعل ما يدعو بالامكان، أي إذا وصل، وأمّا الداعوية الفعلية وبالحمل الشائع والتي يكون التضاد والتنافي بلحاظها فهي بحكم العقل، ولا يمكن اجتماع حكمين كذلك في موارد الأحكام الظاهرية؛ لأنّه فرع وصول الحكم الواقعي، وبه يرتفع موضوع الحكم الظاهري.

وفيه: أوّلاً – وجدانية امكان ثبوت الارادة والشوق في موارد الأحكام والارادات التشريعية نحو فعل الغير أيضاً، وما ذكر من لزوم حصول العلة بلا معلول – وهو محال – مبني على تصور فلسفي مغلوط في مبحث الطلب والارادة من افتراض الشوق المؤكد علة للمراد وليس كذلك، ومن هنا يعقل تعلق الشوق المؤكد تارة بفعل المشتاق نفسه وأخرى بفعل الغير بارادته من دون لزوم المحذور المتقدم؛ لعدم كون الارادة والشوق علّة في باب أفعال المختارين تعلّق بفعل الغير عن ارادته؛ لأنّ عليته خلف تعلقه بخصوص الحصة الصادرة من الغير باختياره وارادته لا مطلقاً .

وثانياً - لو سلّمنا ذلك وافترضنا أنّ مبادئ الأحكام الشرعية مصالح تعود للغير مع ذلك يتعقل التنافي بلحاظ المبادئ للحكم؛ لوضوح أنّ الانشاء والبعث أو الزجر بداعي جعل الداعي لا يكون جزافاً بل على أساس ملاحظة تلك المصلحة الفعلية التامة الاقتضاء، أي غير المنكسرة مع مصلحة أخرى، فلابد من فرض أصل المصلحة العائدة للغير، وفرض عدم انكسارها بمصلحة مزاحمة في باب الارادة التشريعية. ففرض وجود حكمين وجعلين متضادين في مورد واحد يستلزم اجتماع المصلحة والمفسدة والغرضين المتنافيين في المتعلق بلا

وثالثاً – إذا مشينا حسب هذه التصورات مع ذلك قلنا بأنّ التنافي والتضاد بلحاظ البعث والزجر الفعليين وبالحمل الشائع محفوظ في المقام؛ إذ لا ينبغي أن يراد بالبعث بالحمل الشائع الانبعاث الخارجي المساوق مع الاطاعة والامتثال وإلّا لم يكن البعث فعلياً في حق العاصي وهو واضح البطلان وإنّما المقصود البعث على تقدير الاستجابة لحكم العقل المساوق مع التنجز بحسب مصطلحات الآخرين، ومن الواضح أنّ الحكم الواقعي في موارد الحكم الظاهري قد يكون منجزاً لولا الجعل الظاهري كما في موارد الشبهات المقرونة بالعلم الإجمالي أو في الشك في الامتثال أو قبل الفحص بل مطلقاً بناءً على انكار قاعدة قبح العقاب بلا بيان.

فالحاصل: انشاء البعث إنّما يكون بداعي جعل الداعي والمحركية عـلى تقدير الوصول الأعم من الوصول القطعي أو الاحتمالي المنجز، فإذا فرضنا أنّ التضاد بين الأحكام التكليفية لابد وأن تلحظ في مرحلة ما هو بعث بالحمل الشائع وبالفعل لزم التضاد في هذه المرحلة بين الحكمين الواقعي والظاهري، وهذا وإن كان روحاً هو اشكال نقض الغرض إلا أنّه حسب منهجة هذا المحقق في فهم الأحكام التكليفية وكيفية التضاد فيما بينها يمكن جعله محذوراً خطابياً ؟ لأنّ حقيقة الخطاب الفعلي عنده ما يكون بعثاً بالحمل الشائع، فيكون مركز التضاد ذلك لا محالة، ولكان جعل الحكم الظاهري مساوقاً للتصويب وارتفاع الحكم الواقعي بما هو حكم وبعث بالحمل الشائع.

**ورابعاً -** بالنقض بما إذا كان الحكم الظاهري واقعياً، فإنّه لو تمّ هذا الوجه لجاز جعل حكم واقعي مضاد في مورد الشك أو الظن في الحكم الواقعي، مع أنّه لا اشكال في لزوم التضاد فيه.

ومن مجموع ما ذكرناه ظهر أنّ الأجوبة المذكورة لدفع اشكال التضاد كلها قد أخطأت الطريق ؛ لأنّ جملة منها حاولت علاج الموقف عن طريق ملاحظة القيود والكيفيات اللحاظية الذهنية لدفع اشكال التضاد، غافلين عن أنّ وحدة الملحوظين في اللحاظين الذهنيين المختلفين وانطباقهما في الخارج على مورد واحد هو ميزان التضاد، وبعضها حاولت اخلاء الحكم الظاهري عن المبادئ كلاً وكونه مجرد انشاء وضعي أو تكليفي أجوف، أو كون مبادئه في نفس جعله فلا يلزم التضاد في متعلّق الحكم غافلين عن أنّ هذا يجعله مجرّد لقلقة انشاء، لا يمكن أن يقع موضوعاً لحق الطاعة والمنجزية والتحريك نحو متعلقه، وبعضها أنكرت المبادئ في كلا الحكمين الواقعي والظاهري معاً، وجعلت روح الحكم وحقيقته البعث والتحريك بالحمل الشائع المتقوّم بالوصول، وحيث لا يصل الحكمان معاً فلا تضاد بينهما، وقد عرفت أنّه أسوأ الحلول والأجوبة مبناً وبناءً، كيف ولا ينبغي الشك في أنّ المشرّع لا يمكنه \_ مع قطع النظر عـن وصـول تشريعاته للمكلفين أو عدم وصولها \_ أن يحكم في مـورد واحـد بـحكمين متضادين ؟! وهذا واضح.

والمنهج الصحيح والحلّ اللازم في دفع اشكال التضاد أن نصوّر حكماً ظاهرياً له مبادئ حقيقية في نفس المولى \_ لا مجرّد لقلقة انشاء \_ لكي يمكن أن يقع موضوعاً لحكم العقل بالطاعة والمحركية المولوية، وفي نفس الوقت لا تكون تلك المبادئ مناقضة أو مضادة مع مبادئ الحكم الواقعي، بل قابلة للاجتماع معها في موارد الشك وعدم العلم بالحكم الواقعي، وهذا المنهج سوف يتضح في نهاية المطاف.

**المقام الثاني \_** في دفع المحذور الملاكي والذي يمكن تقريبه بأحد نحوين:

الأوّل: ما يحكم به العقل من قبح تفويت المصلحة بجعل الحكم الظاهري على خلاف الواقع على المكلف أو القائه في المفسدة.

الثاني: ما يلزم من جعل الحكم الظاهري من نقض الغرض من الحكم والخطاب الواقعي، وهو ممتنع. وهذا الغرض إذا أريد به الفرض من المأمور به الذي هو نفس المصلحة والمفسدة أو أي غرض آخر يريده المولى، رجع إلى الوجه الأوّل بروحه، ويكون محصل الوجه الأوّل لزوم تفويت الغرض من التكليف والذي إذا كان من نوع المصلحة أو المفسدة فتفويت المصلحة والالقاء في المفسدة يكون قبيحاً عقلاً، وإلّا فهو لا يصدر من الملتفت، ولو فرضنا انكار الحسن والقبح العقليين أو المصلحة والمفسدة في متعلقات الأحكام كما على مسلك الأشعري. ومن هنا قد يقرر محذور نقض الغرض بنحو آخر حاصله : لزوم نقض الغرض بلحاظ المنتهى والمقصود من جعل الخطاب الشرعي ، فإنّ الغرض المولوي من جعله وانشائه هو ايجاد الداعي وتحريك المكلف نحو الامتثال ، فالمنع عن ذلك بجعل حكم ظاهري مخالف خلف ذلك الغرض المولوي .

وإن شئت عبّرت عنه بأنّه يستلزم التناقض أو التضاد بلحاظ الغرض من جعل الخطاب؛ لأنّ الخطاب إنّما يجعله المولى بغرض المحركية ولو في طول وصوله ومنجزيته، فجعل ما يمنع عن ذلك ويصدّه وينافيه خلف ممتنع، ولعله لهذا جعله المحقق العراقي أن محذوراً خطابياً لا ملاكياً؛ لأنّ قوام الحكم بذلك. وهذه غير شبهة اجتماع الضدين في المنتهى والمنجزية والمعذرية ليقال في دفعه بعدم اجتماع الحكمين موضوعاً ووصولاً لدى المكلف، بل هذا محذور ثبوتي في حق المولى وغرضه التكويني من الجعل، والذي يكون قوام الحكم والجعل، كما أنّه غير شبهة تفويت المصلحة أو الايقاع في المفسدة بلحاظ فعل المكلف، كما هو واضح.

وظاهر كلمات المحققين العراقي والأصفهاني تُتَمَّا الالتفات إلى هذه الشبهة ومحاولة الجواب عليها بما سوف يأتي.

وأمّا مدرسة المحقق النائيني ﷺ فقد اقتصرت عـلى المـحذورين التـنافي بلحاظ المبادئ \_ المحذور الخطابي \_ ولزوم تفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة \_ المحذور الملاكي \_.

وقد يقال: إنّ الحق مع الميرزا النائيني ﷺ؛ لأنّ الغرض أو الارادة من وراء جعل الخطاب ارادة غيرية تكوينية تابعة للغرض النفسي وللارادة التشـريعية المتعلقة بفعل المكلّف، فإذا لم يكن بلحاظ الغرض النفسي تـفويت ونـقض للغرض فلا تفويت بلحاظ الغرض الغيري أيضاً.

إلّا أنّ هذا الكلام غير تام وذلك :

أوَّلاً ـ لأنَّ غايته أنَّ ما يكون جواباً على المحذور الملاكي الأوَّل يمكن أن يكون جواباً على المحذور الثاني، وهذا لا ينافي تعدد الاشكال والمحذور.

وثانياً – ما سيأتي من عدم الملازمة في الجواب على المحذورين فمثلاً قد يدفع المحذور الأوّل الملاكي بأنّ هذا التفويت حاصل في حق المكلف على كل حال لو فرض أنّ موارد علمه بالواقع يكثر فيها الخطأ مثلاً بحيث لا يقل التفويت فيه عما إذا كانت الامارة حجة ، بينما هذا الجواب لا يجدي في دفع محذور نقض الغرض بالتقريب الثاني ، إذ الغرض من جعل الخطاب الواقعي بعد أن كان ايجاد دلك وتحريك العبد نحو الفعل ولو في طول الوصول الاحتمالي فكيف يناقض الداعي وتحريك العبد نحو الفعل ولو في طول الوصول الاحتمالي فكيف يناقض وكذلك بجعل الترخيص ؟! ولا ينقض بموارد الفوات من نفسه نتيجة خطأ علم وكذلك لو اخترنا المصلحة السلوكية في دفع اشكال قبح تفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة ، فإنّه لا يكفي لدفع محذور نقض غرض الجعل الواقعي ، فإنّه وكذلك لو اخترنا المصلحة السلوكية في دفع اشكال قبح تفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة ، فإنّه لا يكفي لدفع محذور نقض غرض الجعل الواقعي ، فإنّه ولالقاء إو الترنا المصلحة السلوكية في دفع اشكال قبح تفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة ، فإنّه لا يكفي لدفع محذور نقض غرض الجعل الواقعي ، فإنّه وكذلك لو اخترنا المصلحة السلوكية في دفع اشكال قبح تفويت المصلحة أو يونا لم يكن من أجل ايجاد الداعي والتحريك ولو في طول الوصول فلماذا جعل مطلقاً ؟! وإن كان فلماذا منع عن داعويته ومحركيته ؟! فهذا اشكال مستقل يحتاج إلى بيان الجواب عليه مستقلاً .

وأيّـاً ما كان لابد من ملاحظة كلمات القوم في كيفية حلّ المحذور الملاكي بكلا تقريبيه فنقول: لا إشكال في أنّ الأجوبة المتقدمة فـي دفـع المـحذور الخطابي \_ محذور التضاد \_ باستثناء ما تقدم عن صاحب الكفاية الذي بظاهره \_ المتقدم التزام بالتصويب وارتفاع الحكم الواقعي الفعلي ومباديه في مورد الحكم الظاهري \_ لا يجدي شيء منها في دفع هذا المحذور كما لا يخفى بالتأمل فيها، ومن هنا اتجه المحققون إلى استئناف جواب آخر على هذا المحذور.

فأجاب المحقق النائيني ﷺ على المحذور الملاكي بوجوه عديدة :

١ - أنّ هذا المحذور إنّما يرد بناءً على الالتزام بتبعية الأحكام للمصالح والمفاسد في المتعلقات، وأنّ تلك المصالح تجري في عالم التشريع مجرى العلل التكوينية من استتباعها للأحكام وكونها لازمة الاستيفاء في عالم التشريع لكي يكون عدم لزوميتها مستلزماً لعدم لزومية التكليف، لا أنّها من المرجّحات والمحسّنات لتشريعها من دون أن تكون لازمة الاستيفاء، فإنّها لو كانت كذلك لا يلزم من تفويتها محذور<sup>(١)</sup>.

وفيه: مضافاً إلى أنّ هذا لا يدفع المحذور الملاكي بتقريبه الثاني أنّه لا يجدي نفعاً في دفع المحذور الملاكي حتى بالتقريب الأوّل؛ لوضوح أنّ الأحكام لا شك في تبعيتها لغرض في متعلقاتها سواء كانت مصالح ومفاسد أو غيرها وسواءً قبلنا التحسين والتقبيح العقليين أم أنكرناهما، فإنّه على كل حال لابد من فرض غرض في الفعل لاحظه المولى حين تكليفه للناس به، وهذا الغرض لا يمكن أن يفوته على نفسه؛ فإنّه خلف الغرض ولا يصدر من الآمر الملتفت على كل حال ، فمحذور الامتناع باقٍ على حاله.

٢ \_ اختصاص هذا المحذور بصورة انفتاح باب العلم وامكان الوصول إلى

( ۱ ) الفوائد : ص ۸۹.

الواقعيات، وأمّا في صورة الانسداد فلا يلزم محذور التفويت بل لابد من التعبد به فإنّ المكلّف لا يتمكن من استيفاء المصالح في حال انسداد باب العلم إلّا بالاحتياط التام، وليس مبنى الشريعة على الاحتياط التام في جميع الأحكام، فالمقدار الذي تصيب الامارة للواقع يكون خيراً جاء من قبل التعبد بها ولو كان مورد الاصابة أقل قليل فإنّ ذلك القليل أيضاً كان يفوت لولا التعبد فلا يلزم من التعبد إلّا الخير <sup>(۱)</sup>.

وفيه: مضافاً إلى أنّه لا يدفع محذور نقض الغرض بتقريبه الثاني أنّ عدم كون مبنى الشريعة على الاحتياط إن أريد به وجود مصلحة مزاحمة مع مصلحة الواقع الذي يفوت فهذا رجوع إلى المصلحة السلوكية ونحوها المستلزم لنحو من التصويب ثبوتاً على ما سوف يأتي، وإن أريد به مجرد مصلحة في التسهيل بلا وجود ما يزاحم الملاكات الواقعية فهذا كيف يبرّر رفع اليد عن تلك المصالح الملزمة بحسب الفرض؟! وكيف يجوز المنع عن المقدار الممكن من الاحتياط بحكم العقل ولو في المظنونات – التبعيض في الاحتياط –.

٣ لو فرض انفتاح باب العلم إلا أن العلم يراد به القطع، وهو لا يلازم الوصول إلى الواقع بل امكان الوصول إليه لامكان الخطأ والجهل المركب في العلم ومعه قد يرى المولى أو العقلاء أن موارد اصابة الامارة غالبة المطابقة للواقع أكثر من العلم أو مساو معه فلا يلزم محذور من التعبد بها؛ لعدم لزوم تفويت مصلحة على العباد من التعبد حينئذ ولو فرض فواته في بعض الموارد مع ذلك يجوز جعل الحكم الظاهري خصوصاً في موارد الطرق والامارات العقلائية ولو لمصلحة المرات العقلائية ولو لمصلحة المرات العقلائية ولو لمصلحة الحكم الظاهري خصوصاً في موارد الطرق والامارات العقلائية المولو لمصلحة التسهيل.

وفيه: أوَّلاً - أنَّه لا يدفع محذور نقض الغرض من جعل الحكم الواقعي حتى في مورد الحكم الظاهري، فإنَّه كيف يمنع عن محركيته بالحكم الظاهري وكونه ليس محركاً في مورد الجهل المركب لا يستند إلى المولى ولا يكون نقضاً لهذا الغرض كما تقدم.

**وثانياً ـ** أنّالجواب المذكور قد يصح في القضايا الخارجية لا الحقيقية والتي لا يلحظ المولى فيها إلّا فرض العلم والجهل لا الموارد الخارجية منهما.

وبعبارة أخرى: القضية الحقيقية تشمل فرض عدم كون الخبر غالب المطابقة للواقع فيلزم التفويت القبيح.

٤ - الالتزام بوجود مصلحة في سلوك الامارة مزاحمة مع ما يفوت من ملاكات الواقع، وهو المعبّر عنه بالمصلحة السلوكية، والتي أفادها الشيخ الأعظم، في قبال التفويت الأشعري الذي لا يرى المصلحة إلّا بما تؤدي إليه الامارة، والتصويب المعتزلي الذي يرى قيام الامارة سبباً لحدوث مصلحة في المؤدى أقوى من الواقع (١).

فيقال هنا بأنّ المصلحة في سلوك الامارة بلا مساس بـالمؤدى والواقـع، وإنّما افترضت المصلحة في السلوك لا في المؤدى؛ لأنّ هذا هو المقدار القابل لاثباته بمقتضى المقيد اللبي بقبح التفويت لا أكثر، ومن هنا لا تترتب تـلك

(١) هكذا فرّق بينهما في فوائد الأصول ولكنه غير فني؛ إذ المنظور إليه فعلية الحكم في مورد الامارة وهي ثابتة على حدّ واحد على كلا التقديرين؛ لأنَّ المصلحة المنكسرة ليست مصلحة وملاكاً للحكم بحسب الحقيقة فيرد محذور الدور على كليهما، ومن هنا غيّر السيد الأستاذ تُثَنُّ التفرقة بالنحو الموجود في الكتاب فراجع. المصلحة إلّا بمقدار السلوك لا أكثر، فلو انكشف الخلاف في داخل الوقت لم يكن الفائت إلّا فضيلة أوّل الوقت إذا كان قد سلك الامارة فيجب عليه الاعادة، لانحفاظ المقدار الباقي من مصلحة الواقع وامكان تداركها بعد انكشاف الخلاف بلا مخالفة لسلوك الامارة، وقد أقرّ المحقق النائيني بيَّ بأنّ هذا المقدار من السببية لا محذور في الالتزام به، ولا يستلزم التصويب كما لا يلزم منه التفويت القبيح.

وفيه : أوّلاً \_ أنّه لا يدفع المحذور الملاكي بتقريبه الثاني ؛ إذ الحكم الواقعي إذا كان جعله وانشاؤه بداعي المحركية فكيف يمنع عنها بجعل مخالف ولو فرض فيه مصلحة وإلّا لم يكن حكماً حقيقياً فعلياً .

وثانياً - يلزم منه التصويب أيضاً بلحاظ روح الحكم وأن يكون الحكم الواقعي تخييرياً من دون فرق بين كون المصلحة الواقعية استيفائية أو تداركية، أي مصلحة أخرى ملزمة لا يمكن الجمع بينهما خارجاً - خلافاً لما في تقرير السيد الحائري حفظه الله عن الدورة السابقة - فإنّ روح الحكم على كل حال يكون تخييرياً كما في سائر موارد التخيير.

نعم، يعقل الإطلاق في جعل الحكم الواقعي لصلاة الجمعة مثلاً كمجرد جعل وصياغة فارغة عن المحركية عقلاً إذا قامت الامارة على وجوب الظهر؛ لأنّ المصلحة في الجامع أو في كل منهما مع التنافي وعدم امكان الجمع المساوق مع اشتراط كل منهما بترك الآخر الذي هو التخيير أيضاً، فلا يكون إطلاق الحكم الواقعي التعييني لمورد الامارة واجداً لمبادئ الحكم، وفي مثل الحكم الظاهري بالاباحة مع كون الواقع الزاماً يكون الالزام الواقعي مفرَّغاً في مورد سلوك الامارة وإنّما يجعل لامكان تحقيق ملاك السلوك. إلّا أنّ هذا دفع للـتصويب الصوري لا الحقيقي وبلحاظ ما هو روح الحكم ومباديه، بل الجعل لأجل مثل هذا الغرض في نفسه لو فرض امكانه ومعقولية صدوره عن الشارع فلا اشكال في أنّه ليس مفاد أدلّة الأحكام الواقعية؛ إذ لا يكون موضوعاً لحكم العقل بالاطاعة بل مجرد لقلقة إنشاء لغرض في نفس جعله<sup>(١)</sup>.

٥ ـ وقد يجاب على المحذور الملاكي بجواب خامس قد يستفاد من بعض كلمات المحقق العراقي في تعليقته على الفوائد وكلمات السيد الخوئي في وحاصله: أنّه في مورد الحكم الالزامي الظاهري المخالف مع الاباحة الواقعية لا تفويت بل مزيد من الاحتياط ولا محذور فيه لحسنه عقلاً. وأمّا الحكم الظاهري الترخيصي المخالف للواقع وكذلك الحكم الظاهري الالزامي المخالف للحكم الطاهري المحالف مع الاباحة معالي المحالف الطاهري المحالة في مورد من الاحتياط ولا محذور فيه لحسنه عقلاً. وأمّا الحكم الطاهري المحالة في مورد من الاحتياط ولا محذور فيه لحسنه عقلاً. وأمّا الحكم الطاهري المحالة في مورد من الاحتياط ولا محذور فيه لحسنه عقلاً. وأمّا الحكم الطاهري الطاهري المحالة في مورد من الحكم الطاهري المحالة المحم الطاهري المحالة في مورد من الاحتياط ولا محذور فيه لحسنه عقلاً. وأمّا الحكم الطاهري المحالة في نفس جعله ويتدارك بها للحكم الواقع.

وفيه: أوّلاً ـ أنّه لا يدفع محذور نقض الغرض بالتقريب الثاني ، وكأنّ المحقق العراقي ﷺ ذكره لدفع المحذور الملاكي بتقريب الميرزا النائيني ﷺ فقط .

وثانياً – ما تقدم من عدم معقولية أصل هذا المبنى في باب الأحكام بل المصلحة سواء في الالزام أو الترخيص لابد من فرضها في الفعل ولو بـعنوان ينطبق عليه في طول الجعل وهو يوجب التصويب أو التضاد على ما تقدم.

(١) يوجد جواب آخر فني من السيد الشهيد للله على هذا المسلك ولزوم التصويب منه في ص ١٦٥ من ج ٢ فراجع. وثالثاً - لو فرضنا معقولية ذلك فإما أن يفرض أنَّ هذه المصلحة في الجعل أيضاً ترجع إلى المكلّف ويتدارك بها مصلحة الواقع الفائت في حقّه فهذا رجوع إلى التصويب، وإلاّكان التفويت القبيح حاصلاً والمحذور الملاكي بكلا تقريبيه باقياً على حاله.

٦ \_ ما أجاب به المحقق العراقي تُنتج في المقام على كلا التقريرين للمحذور الملاكي ، وهو يتألف من ثلاث مقدمات:

الأولى: أنّ الارادة التشريعية إذا تعلقت بشيء فلا محالة يترشح منها ارادة وشوق نحو مقدماتها بحيث تقتضي حفظ وجود المراد من ناحيتها، إلّا أنّ المقدمات على قسمين: قسم يكون مقدمة لذات المراد في نفسه بنحو تكون مقدميتها محفوظة بقطع النظر عن تعلّق الارادة والأمر بذلك الفعل من قبيل طي المسافة للحج، وقسم يكون مقدمات اختيارية في طول تعلق الارادة والخطاب بذلك الفعل، وهذا بعضه يرجع إلى المولى كجعل الخطاب وتشريعه لكي يصل إلى المكلف فيتحرك، وهذا في طول وجود أصل الشوق والارادة التشريعية المتعلقة بذات الفعل، وبعضه يرجع إلى العبد كارادته للامتثال الذي هو في طول ثبوت الخطاب وفعليته بفعلية موضوعه. والقسم الثاني بكلا نوعيه لا يمكن أن يكون محفوظاً من قبل نفس الارادة التشريعية؛ لكونه في طولها بل يحتاج إلى ارادة أخرى مستقلة تتعلق بها.

الثانية: أنّ ما هو مفاد الخطاب الواقعي ومدلوله إنّـما هـو ثـبوت الارادة التشريعية والشوق المتعلق بذات الفعل والمقتضي لحفظه بحفظ مقدماته مـن القسم الأوّل، وأمّا حفظه من ناحية المقدمات الطولية فهو خارج عن اقتضاءات الارادة التشريعية بل يرتبط بارادة أخرى كما ذكرنا في المقدمة الأولى.

ومن هنا حكم في بحث مقدمة الواجب بأنّ خصوص ارادة الامتثال من مقدمات الواجب لا يمكن أن تكون واجبة بالوجوب الغيري الشرعي ومتعلقة للارادة التشريعية ولو الغيرية، وكذلك مقدار حفظ المولى لتلك الارادة بخطاباته غرض آخر خارج عن اقتضاءات الارادة التشريعية ومحركيتها ولا ترتبط بمفاد تلك الخطابات.

نعم، يدل عليه نفس جعل الخطاب الواقعي دلالة عقلية التزامية، من باب كشف المعلول عن علته بمقداره، وهو تعلّق غرض المولى وارادته بحفظ مرامه التشريعي بمقدار جعل الخطاب الواقعي المحرّك على تقدير الوصول لا أكثر.

الثالثة: أنّ منشأ الارادة الطولية بحفظ المرام التشريعي أيضاً المصلحة والملاكات الواقعية وهي تارة تكون بمرتبة من الأهمية بحيث يقتضي حفظ المرام التشريعي من جميع الجهات، أي تحقيق المقدمات الطولية الراجعة إلى المولى بتمامها من جعل خطاب واقعي يحفظ تحقيق الفعل وتحريك المكلف نحوه على تقدير الوصول، وجعل خطاب آخر عند الشك وعدم وصول ذلك الخطاب الواقعي ليحركه حتى في حال عدم وصول الأوّل فيكون حافظاً لتحقيق الفعل حتى في هذه المرحلة.

وفي مثل ذلك لا اشكال أنّه يجعل ايجاب الاحتياط ويكون جعل ترخيصي ظاهري على خلافه نقضاً للغرض وتفويتاً للمصلحة القبيح عـقلاً، وأخـرى لا تكون المصلحة الواقعية بهذه الأهمية بل ليس لها اقتضاء الحفظ إلّا بمقدار جعل الخطاب الواقعي وحفظ المرام التشريعي من ناحية المقدمة الأولى من المقدمتين الطوليتين الاختياريتين الراجعتين إلى المولى \_ كما هو مفاد الدلالة الالتزامية العقلية لنفس الخطاب الواقعي \_ سواءً كان ذلك من ناحية المزاحمة مع مصلحة أخرى، أو من ناحية قصور الاقتضاء من أوّل الأمر، وهذا يعني التبعيض في محركية الغرض والمصلحة من الفعل بين ذي المقدمة والمقدمات، فبالرغم من فعلية الغرض والارادة التشريعية بلحاظ ذي المقدمة وذات الفعل مع ذلك لا تكون هذه المقدمة الطولية الراجعة إلى المولى مطلوباً له ولا يتحرك المولى نحو تحقيقها وتحقيق ذي المقدمة من ناحيتها، ففي مثل ذلك لا محذور في جعل الحكم الظاهري في مرحلة الشك وعدم وصول الحكم الواقعي، ولا يلزم من ذلك لا نقض الغرض من الجعل الواقعي ولا التفويت للمصلحة الواقعية القبيح عقلاً، ولا التصويب.

أمّا الأوّل فلأنّ الغرض والارادة المولوية في حفظ مرامه التشريعي افترضناه من أوّل الأمر بمقدار المقدمة الأولى الراجعة إلى المولى وهو جعل الخطاب الواقعي لا أكثر فلا نقض له أصلاً.

وأمّا الثاني فلأنّ المصلحة الواقعية القاصرة في مرحلة الشك عن الاقتضاء والتأثير لحفظها من قبل المولى لا قبح في تفويتها، وإنّما القبيح تفويت مصلحة فعلية الاقتضاء لحفظ ما تكون قائمة به.

وأمّا الثالث فلأنّ الحكم الواقعي والارادة التشريعية بـمباديه الواقـعية مـن المصلحة أو الحب والشوق نحو الفعل والمحركية نحو مقدماته غير الطولية المفاد بالخطاب الواقعي محفوظ في مرحلة الشك وفعلي فيه أيضاً فلا يـحتاج إلى فرض مصلحة في الفعل أو في السلوك مزاحمة أو ارادة تشريعية أخرى في قبالها لكي تأتي شبهة التصويب أو التضاد بين الارادتين المتضادتين، وهذا هو معنى طريقية الحكم الظاهري.

هذا قصارى ما استفدناه من مجموع كلمات هذا المحقق في مقالاته وتقريراته وتعليقاته على فوائد الأصول.

وهو شي وإن كان قد التفت إلى نكتة خطيرة في هذا البحث فتقدم خطوة جليلة نحو الحل الصحيح وهو التفكيك بين محركية الارادة التشريعية وبين متعلق الغرض والارادة التشريعية \_ وسوف يأتي أن هذه فذلكة مهمة أساسية في حلّ الاشكال \_ إلا أنه لم يعرف كيف يطبق هذه النكتة في المقام فطبقها بلحاظ مقدمات وجود المرام التشريعي بالنحو المذكور في هذه الأمور التي رسمها وهي جميعاً غير خالية عن الاشكال والنقد.

أمّا المقدمة الأولى: فيردها ما ذكره السيد الشهيد الله من النقض الوجداني والحل البرهاني من انّ المقدمية إذا كانت في طول تعلّق الارادة فلا يترشح على المقدمة ارادة غيرية من تلك الارادة النفسية ولو ببيان أنّ المقدمية إذا كانت طولية كان معنى ذلك توقف المرام التشريعي على الارادة التشريعية وهو محال.

وإن شئت قلت: يلزم توقف الارادة على ثبوت الارادة في المرتبة السابقة؛ لأنّ معنى طولية المقدمية أخذ الارادة قيداً في المراد فتتعلق الارادة بالفعل المراد وهو محال.

وأمّا إذا كانت المقدميّة فعلية بأن كان تحقق المرام متوقفاً عليه خارجاً على

كل حال كما في ارادة الامتثال والعلم من المكلف بالحكم والخطاب فإنّ تحقيق المرام متوقف على ذلك كسائر المقدمات وإنّما وجود تلك المقدمة والتمكّن منها طولي، فلا محذور في ترشح الارادة الغيرية من نفس الارادة التشريعية عليها فلا فرق بين قسمي المقدمات.

وأمًا المقدمة الثانية: فيردها أنّ مفاد الخطاب الواقعي ارادة تشريعية حافظة للمرام التشريعي من ناحية جميع مقدماته العرضية والطولية على حدّ سواء، ولا يعقل التفكيك بين ارادة ذي المقدمة وارادة المقدمات إذا كانت فعلية في المحركية وفي ترشح الارادات الغيرية من تلك الارادة النفسية الفعلية عليها.

كما لا فرق في ترشح الارادة الغيرية نحو مقدمات المرام التشريعي الفعلي بين ما يكون مقدمة اختيارية راجعة إلى المولى أو راجعة إلى العبد، فإنّ عدم ترشحها على بعض المقدمات إمّا يكون للطولية المبينة في المقدمة الأولى التي قد عرفت عدم تماميتها، أو لامكان التفكيك في المحركية بين ارادة ذي المقدمة وارادة مقدمتها، وهو غير معقول أيضاً، فإنّ التحريك نحو ذي المقدمة بالفعل يستلزم التحريك نحو تمام مقدماته كذلك.

وأمّا المقدمة الثالثة: فقد ظهر حالها على ضوء ما تقدم في نقد المقدمتين حيث يلزم من جعل حكم ظاهري على خلاف الواقع نقض الغرض التكويني من جعل الخطاب الواقعي والتحريك الفعلي نحو ايجاد متعلّقه، حيث منع عن مقدمة من مقدماته بجعل خطاب ظاهري على خلاف تلك المحركية، كما يلزم محذور تفويت الملاكات الواقعية والغرض التشريعي من المصلحة الفعلية التامة الاقتضاء للمحركية وهو قبيح، ما لم يلتزم بالتدارك بمصلحة أُخرى ولو فـي السلوك كما على السببية وهو تصويب.

ودعوى: أنّ المصلحة الواقعية قد تكون مشككة وذات مراتب من الأهمية وإن كانت صحيحة إلّا أنّها لا يصح تطبيقها على ذي المقدمة ومقدماته فإنّه كلما افترضنا تماميتها وأهميتها بلحاظ ذي المقدمة بنحو محرّك نحو تحقيقه كانت فعليّة ومحركة بلحاظ تمام مقدماتها لامحالة فلا يمكن أن تكون ذات مراتب في التحريك والفاعلية بلحاظ ذي المقدمة والمقدمات.

وهكذا نصل إلى أنّ تعبيرات القوم لا يصحّ شيء منها في حلّ المحذورين الخطابي والملاكي، فلابدّ من استيناف البحث لعلاج المحذور بتقريباته المتعدّدة وذلك كما هو مبين في الكتاب ضمن المقدمات الثلاث، والمهم منها والذي فيه فذلكة الحلّ وروح الجواب على المحاذير المثارة بوجه امكان جعل الحكم الظاهري هو المقدمة الأولى من المقدمات الثلاث، وملخّصها: التفكيك بين فعلية الحكم الواقعي ومحركية وفعلية حفظه أو قل الاهتمام بحفظه والتحرّك نحو تحصيله المولوي في مورد الاشتباه والشك، فإنّ الأوّل يتحقق بفعلية المبادئ للحكم من المصلحة والمفسدة والحب والبغض والارادة والكراهة والجعل والابراز، بل والتصدّي المولوي بذلك لتحصيله من المكلّف كلّما تحقّق موضوعه واقعاً، إلّا أنّ هذا لا يقتضي تعلّق الارادة من قبل المريد إلّا بنفس والعنوان والفعل الذي فيه الملاك والحب والرادة أو البغض والكراهة بعنوانه ووجوده الواقعي د

نعم، في مقام التحقيق والتحصيل خارجاً سوف يتحرك المريد لا محالة بنفسه

في الارادة التكوينية نحو تحقيق ما يراه محبوبه وفي الارادة التشريعية يجعل الخطاب ويوصله إلى المكلّف لكي يتحرك نحو ما يراه ويشخّصه المكلّف مصداقاً لذلك العنوان، وفي هذه المرحلة تبرز الفعلية الثانية، أي مقدار حفظ المراد والمحبوب مولوياً عن طريق المكلّف، فإنّه تارة يريد حفظه المطلق حتى في موارد الاشتباه والشك فتتوسّع دائرة المحرّكية عن دائرة الغرض والمحبوب، وأخرى لا يريد أكثر من حفظه في نفسه، أي حيث يحرز مصداقه ويشخّصه لا أكثر.

إلا أنّ هذه التوسعة في الاهتمام أو قل المحركيّة مرتبة أخرى بحسب الدقّة من المحركيّة في مقام التحصيل للمراد التكويني أو التشريعي لا توجب توسعة الحكم أو مبادئه بوجه أصلاً، كما أنّ عدم هذه التوسعة لا يوجب عدم فعلية الحكم ومبادئه الواقعية.

نعم، أصله ومقداره المتيقن الذي يلازم فعلية الحكم الواقعي \_ الفعلية الأولى \_ هو التحرك في موارد التشخيص والاحراز اليقيني؛ إذ لو لم يـجب التحرك فيه أيضاً كان معناه عدم فعلية أصل الحكم ومبادئه، أمّا أكثر من ذلك فليس لازماً للفعلية الأولى التي هي قوام الحكم الواقعي.

وخير دليل على هذا التفكيك بين الفعليتين هو ما نجده من فعلية الحكم الواقعي في موارد العذر العقلي، كما إذا قلنا بالبراءة العقلية في الشبهات أو الدوران بين المحذورين أو القطع بالترخيص أو النسيان، رغم عدم المحركيّة المولوية بالفعل فيها.

ودعوى: أنّ عدم المحركية في تلك الموارد ليس راجعاً إلى المولى، بل

لعذر عقلي فلا ينافي فعلية الحكم الواقعي بمعنى المحركية المطلقة من المولى ، وهذا بخلاف موارد جعل الحكم الظاهري من قبل المولى نفسه في موارد الشك ، فإنّه ينافي التصدّي والتحريك المولوي الواقعي .

مدفوعة: بأنّه في جملة من موارد العذر العقلي كالشبهات البدوية \_ على القول بالبراءة العقلية \_ يمكن جعل ايجاب الاحتياط والتحريك المولوي فيه أيضاً، فلو كانت المحركية المطلقة الممكنة من قبل المولى قوام التكليف الواقعي وشرطاً في فعليته كان اللازم القول بالتصويب إذا لم يجعل الشارع ايجاب الاحتياط فيها، وهو واضح البطلان.

وعلى هذا فالصحيح ما ذكر في الكتاب \_ بعنوان الاجابة على اشكالين قادمين \_ من أنّ مفاد الأدلّة والخطابات ليس بأكثر من فعلية الأحكام الواقعية ومحرّكيتها من حيث نفسها، أي الفعلية الأولى لا الثانية، فإنّها مربوطة بمقدار اهتمام المولى بحفظ مراده التكويني أو التشريعي في موارد الاشتباه والتردد الموجب لتحقق التزاحم الحفظي \_ وهي مرحلة أخرى من المحركية غير محرّكية الحكم الواقعي ولا توجب توسعة فيه ولا في مبادئه أو في محرّكيته الشأنية الواقعية \_ فإذا كانت الأغراض الالزامية أهم اتسعت المحركية في هذه المرحلة بجعل ايجاب الاحتياط، وإلّا بأن كانت الأغراض الترخيصيّة أهم موالتأمين الشرعي، وكلاهما ناشئان من درجة أهمية الملاكات الواقعية والتأمين الشرعي، وكلاهما ناشئان من درجة أهمية الملاكات الواقعية

أمّا اشكال التضاد فلعدم التضاد بين الحكمين لا بلحاظ مرحـلة الانشـاء والجعل لكونهما اعتباريين، ولا تضاد بين الانشاءات والاعتبارات، ولا بلحاظ المبادئ؛ لعدم وجود مبادئ مستقلة للحكم الظاهري لكي تتناقض مع مبادئ الحكم الواقعي، بل هو لحفظ الأهم من المبادئ الواقعية، ولا بلحاظ المحركية وفعلية الحكم الواقعي مع الظاهري المخالف له، لما اتّضح من أنّ هناك فعليتين أو قل مرحلتين من المحركية، وما يكون به قوام الحكم الواقعي إنّما هو الفعلية والمحركية الأولى، وهي محفوظة في المقام على حدّ ما يكون محفوظاً في موارد البراءة والعذر العقلي، وما يكون مرتفعاً بالحكم الظاهري الترخيصي إنّما هو الفعلية والمحركية في مرحلة الحفظ والاهتمام بالمراد الواقعي في موارد التزاحم الحفظي والاشتباه المعبّر عنه بايجاب الاحتياط، فلا تضاد بين الحكمين حتى في المحركية.

وأمّا اشكال نقض الغرض بتقريره العقلي العملي، أي قبح تفويت المصلحة أو الالقاء في المفسدة؛ فلأنّه تفويت لأحد الغرضين من أجل حفظ غرض أهم وهو ليس بقبيح بل حسن، وقد يكون واجباً عقلاً وخلافه قبيحاً.

وأمّا اشكال نقض الغرض بتقريبه الآخر، أي نقض الغرض التكويني مـن التكليف وهو المحركية فقد عرفت جوابه، فإنّ هذا هو نفس اشكال التـضاد بلحاظ مرحلة محركية الحكم.

وأمّا اشكال التصويب فلما عرفت من أنّ مفاد أدلّة الأحكام الواقعية ليس إلّا الجعل والانشاء بمباديه بغرض التحريك بمقدار الفعلية الأولى، وكل هذه العناصر الثلاثة للحكم الواقعي مطلقة ومحفوظة في مورد الحكم الظاهري على حدّ انحفاظها في موارد البراءة والعذر العقلي، فلا تقييد لمفاد أدلّة التكاليف الواقعية في موارد الجهل وعدم العلم، كما لا تصويب في البين.

ثمّ انّه لا يرد على هذه المقدمة ما ذكره السيد الحائري في تعليقه من وجدانية

أنّ توسّع المحركية ناشىء من توسع دائرة الحب في موارد التردد والشك كما هو في موارد العلم بناءً على ما تقدم من السيد الأستاذ ﷺ من سريان الحب من الجامع إلى الحصة ، فيلزم التضاد بين الحكم الواقعي والحكم الظاهري .

فإنّه أوّلاً ـ هذا البحث لا يتوقف على ذلك المبنى؛ لأنّ الكلام هنا في الجامع بنحو مطلق الوجود، والذي لا إشكال في سراية الحب فيه إلى كل الحصص، فالمنهجة غير فنّية.

وثانياً - أنَّ سراية الحبّ إلى الحصة إنَّما هو بنكتة الفناء والحمل الأولي للصورة الذهنية المتعلَّق بها الحب، والفناء إنَّما يكون فيما هو مصداق له بحسب نظر المحب، وأمّا مع التردد والشك الذي هو مربوط بمرحلة التصديق لا التصور فيكون التردد في المحبوب لا محالة.

وإن شئتم قلتم: إنّ الفرق بين الشك والعلم ليس مرتبطاً بدرجة الفنائية لكي يقال إنّ الوجدان قاضٍ بالسراية حتى في الفناء الاحتمالي بل العلم طريق إلى أن يرى محبوبه في الخارج فيتحرك نحوه، فالسريان من شؤون خصوصية الفنائية الموجودة في تصور المحبوب لا من شؤون التصديق بوجود فرد منه في الخارج حتى اليقيني ليتوهم وجدانية السريان إلى موارد الاحتمال، وإنّ ما مرحلة التصديق مرحلة المحركية لتحصيل ما هو المحبوب في الخارج، وهذا قدره المتيقن المحركية نحو موضوعه الواقعي كلما أحرز، أمّا توسعة المحركية أكثر من ذلك بحيث يشمل التحرك نحو ما ليس موضوعاً له كما في موارد التردد والاشتباه فير تبط بمقدار أهمية ذلك الغرض والحب والبغض والارادة والكراهة وترجيحه على ما قد يفوت من الملاكات الأخرى الترخيصية أو غيرها في موضوعاتها ومواردها المشتبهة – والذي هو المعني بالتزاحم الحفظي – وهذه المرحلة من المحركية ليست قوام الحكم الواقعي ولا ربط لها ببحث سرايته من الجامع إلى المصداق أصلاً.

والغريب ما ذكره في مقام التخلص عن الاشكال من أنّ القضايا المجعولة شرعاً حيث إنها حقيقية لا خارجية فلا أثر لتردد المكلف وعلمه وشكه بحب المولى الذي يسري إلى الحصة؛ لأنّه تردد أو علم للعبد لا للمولى فلا علاقة له بحب المولى بلحاظ المصاديق، والمولى يجعل الحكم في القضية الحقيقية على الجامع، فإذا سرى فهو يسري إلى ما يراه المولى لا العبد، فإنّ هذا الكلام جوابه واضح؛ إذ كيف يجعل المولى قضيتين حقيقيتين وهو يعلم بانطباقهما معاً في مورد الشك والتردد من قبل المكلّف الذي هو موضوع الحكم الظاهري. ولا أدري ماذا أريد من هذه الفقرة، فإنّ المحذور لم يكن بلحاظ المكلف وأنّه يلزم الحكم في نفس المولى؛ لانطباق موضوع حكمه الظاهري مع الحكم الواقعي الحكم في نفس المولى؛ لانطباق موضوع حكمه الظاهري مع الحكم الواقعي سواءً كانا مجعولين بنحو القضايا الخارجية أو القضايا الحقيقية؛ إذ مع فرض التضاد في المبادئ بحسب رؤية المولى كيف يجعل ترخيصاً كلياً جدّياً وهو يرى

وإن شئت قلت: إنّ القضيتين الحقيقيتين في المراد التشريعي كالقضيتين الحقيقيتين في المراد التكويني إلّا من ناحية أنّ المراد هنا فعله وهناك فعل الغير، فإذا فرض استحالة تعلق الارادة التكوينية بالقضيتين الحقيقيتين للزوم التضاد بلحاظ السراية كذلك استحال جعل القضيتين الحقيقيتين في المراد التشريعي، فلابد في دفع اشكال التضاد من بيان الفرق بين الفعليتين وأنّ إحداهما غير الأخرى، كما بيّناه وشرحنا هنا وفي الكتاب. ص ٢٠٣ قوله: (المقدمة الثانية...).

هناك فروق وخصائص لكلّ نوع من أنواع التزاحم الثلاثة، نشير فيما يلي إليها:

١ ـ التزاحم الملاكي يكون في موضوع واحد بخلاف الامتثالي والحفظي
فإنّهما في موضوعين.

٢ - التزاحم الملاكي يكون التنافي والتضاد فيه في مبادئ الحكم والارادة، ولهذا لابد وأن يسقط أحد الحكمين فيه على الأقل. وهذا بخلاف التـزاحـم الامتثالي والحفظي، فإنّ التنافي بينهما في المنتهى أي في مـرحـلة الامـتثال والتحصيل والحفظ مع فعلية كلا الحكمين خطاباً وروحاً.

٣ - نتيجة لذلك تكون موارد التزاحم الملاكي بحسب مقام الاثبات من التعارض بين الدليلين؛ لأنّ ما هو مفاد الدليل إنّما هو الحكم والمقتضى التام وهو لا يمكن أن يكون إلّا لأحد الملاكين بعد الكسر والانكسار بخلاف التزاحم الامتثالي أو الحفظي فإنّه لا تكاذب ولا تنافي بين دليلي الحكمين فيهما؛ لعدم التزاحم بلحاظ مبادئ الحكم والارادة وروحه لامكان فعليتهما معاً، كما لا تنافي بينهما بلحاظ مرحلة الوصول والمحركية أو الامتثال؛ لأنّ الحكم الواقعي بوصوله وتنجّزه يرفع موضوع الحكم الظاهري وأحد المتزاحمين بالتزاحم الامتثالي أو كلاهما بامتثاله يرفع فعلية الحكم الآخر، فلا تعارض بين دليليهما أصلاً.

٤ ــ التزاحم الملاكي والحفظي حلَّه وعلاجه مربوط بالمولى لا بالعبد، فهو الذي يرجح أقوى الملاكين في مقام الجعل الواقعي أو الظاهري؛ لأنّ الارادة الواقعية وكذلك الحفظ المولوي والمحركية مربوط به بخلاف التزاحم الامتثالي فإنّ حلّه وعلاجه غير مربوط بالمولى، سواءً قلنا بأنّ القدرة شرط في تنجّز التكليف عقلاً، لا شرط في التكليف شرعاً وخطاباً أو لا، أمّا على الأوّل فواضح، وأمّا على الثاني فلأنّه يرجع بالحقيقة إلى تشخيص ما هو الفعلي من الحكمين من ناحية قيد القدرة المأخوذة في كل خطاب فيكون ارتفاع أحدهما بفعل الآخر تخصصاً لا تخصيصاً فلا تنافي ليقع التعارض بينهما ويحتاج فيه إلى المولى، كما أنّ ترجيح الأهم يرجع إلى تشخيص ما هو الفعلي من المولى، كما أنّ ترجيح الأهم يرجع إلى تشخيص ما هو الفعلي و الأهم نتيجة فعلية شرطه وهو القدرة المساوقة مع عدم الاشتغال بالمساوي أو الأهم وما هو فعلي مشروطاً بترك الآخر.

٥ ـ لا يعقل التزاحم الامتثالي بين التـرخـيص والالزام بـخلاف الحـفظي
والملاكي بشرط أن تكون الاباحة والترخيص اقتضائياً.

ص ٢٠٤ قوله: (المقدمة الثالثة...).

يمكن أن نلاحظ عليها بأنّ هذه المقدمة ليست لازمة لهذا الجمع؛ إذ كما يمكن أن تكون أهمية الغرض الواقعي الالزامي موجبة لايجاب الاحتياط بلا حاجة إلى فرض كون الاباحة اقتضائية ووجود تزاحم يكون الملاك الالزامي أهم فيه من الترخيصي، كذلك يكون معقولاً فيما إذا كانت الأغراض الالزامية في نفسها أهميتها بدرجة لا تقتضي الحفظ بأكثر من الخطاب الواقعي، أي بمقدار الفعلية الأولى، بلا حاجة إلى فرض اباحة اقتضائية في المشتبهات تزاحم الملاك الالزامي تزاحماً حفظياً، اللهمّ إلّا أنّ يقصد بالاباحة الاقتضائية نفس مصلحة التسهيل وإطلاق العنان وما يقابل تحميل مشقة الاحتياط من قبل المولى على العبد لا خصوص وجود مقتضٍ للترخيص في نفس الفعل المباح المشتبه، والظاهر أنّ هذا المعنى الأعم هو المقصود من الاباحة الاقتضائية، فتدبّر جيداً.

ثمّ إنّ حاصل هذا الجمع الفنّي يرجع إلى مقدمات أربع كما يلي:

١ - إنّ دائرة المحركية نحو تحصيل المرام قد تتوسع فتزداد عن دائرة الغرض
والملاك والشوق وقد تتقلص وتكون أضيق منها لوجود غرض مزاحم بالتزاحم
الحفظي.

٢ \_ التزاحم على ثلاثة أنواع:

أ \_ تزاحم الملاكين المجتمعين في موضوع واحد في ايجاد الحكم وجعله \_ وهو تزاحم في مبادئ الحكم وعلله \_.

ب \_ التزاحم في مقام الامتثال بين حكمين تامي المبادئ متعلقين بفعلين متباينين وقع بينهما التضاد وعدم القدرة على امتثالهما معاً خارجاً.

جـ التزاحم بين حكمين تامين مطلقين في موضوعين متباينين لا تضاد ولا تزاحم بينهما واقعاً وإنّما التزاحم والضيق في مقام حفظهما معاً نتيجة الجـهل والتردّد واشتباه أحدهما بالآخر.

٣ ـ أنّ التزاحم الحفظي كالامتثالي من حيث فعلية الحكمين الواقعيين جعلاً، بل واطلاقهما وفعليتهما مجعولاً وكالتزاحم الملاكي من حيث معقوليته بين الملاك الترخيصي والالزامي إذا كان الترخيص اقتضائياً.

٤ \_ أنّ المقدار الذي يثبت بالظهور الحالي لأدلَّه الأحكام الواقعيَّة وأدلَّــة

بطلان التصويب إنّما هو ثبوت الحكم الواقعي وفعلّيته بمباديه من المصلحة والمفسدة والحب والبغض والجعل أو التصدّي المولوي لتسجيله على ذمة المكلّف في موارد الشك والاشتباه كثبوته في موارد العلم، إلّا أنّ هذا الثبوت والفعلية لا يقتضي المحرّكية تكويناً وهو الغرض التكويني المقدّمي للمولى من الخطاب الواقعي حسب تعبيرات المحقّق العراقي شيّ مطلقاً، أي حتى في موارد الشك والاشتباه، بل يقتضي المحرّكية بمقدار لا يلزم من عدمه ولو عرفاً وعقلائياً ولغوية الخطاب الواقعي وهو موارد العلم واحراز الحكم الواقعي صغرىً وكبرىً؛ لأنّ رفع هذا المقدار من المحركية بحكم انعدام الارادة التشريعية ولغوية جعل الحكم.

وأمّا المحركية أكثر من ذلك فهو غير مربوط بفعلية الخطاب الواقعي وفعلية مبادئه بل مربوط بحكم العقل بالتنجيز والتعذير أو اهتمام الشارع وتوسيعه لدائرة المحركية أو تضييقها بجعل ايجاب الاحتياط الرافع للتأمين العقلي أو جعل الترخيص الظاهري الرافع لحكم العقل بحق الطاعة والمنجّزيّة.

وتترتّب على هذه الأمور الأربعة فعلية الحكم الواقعي في موارد الشك وعدم العلم، بحيث لو أراد المكلّف من نفسه الاحتياط وصادف الواقع وقع امتثالاً - وهذا بخلاف ما إذاكان الحكم الواقعي مرفوعاً - كما ويترتب عدم التضاد بين الحكم الواقعي مع الالزام أو الترخيص الظاهري لكون الحكم الظاهري لم يناقض شيئاً من مباديه وأغراضه ولا شيئاً من اقتضائاته التشريعية أو التكوينية كما لم يوسّع ولم يضيّق شيئاً منها وإنّما وسّع أو ضيّق من موضوع حكم العقل بالتنجيز أو التعذير حسب درجة اهتمامه بملاكات الأحكام الواقعية المتزاحمة تزاحماً حفظياً، أي بسبب التردد والاشتباه والشك، والله الهادي للصواب. الأصل عند الشك في الحجّية ( أي ما هو مقتضى القاعدة عقلاً أو شرعاً ) :

ص ٢٢١ قوله: (الأمر الثالث من المقدمة...).

قبل الخوض في الوجوه المذكورة لابد من التعليق على النزاع الدائر بين الشيخ الأنصاري والمحقق الخراساني في معنى الحجّية حيث فسّرها الشيخ على ما هو ظاهر عبارته وعلى ما هو ظاهر تأييد الميرزا الله له بأنّه عبارة عن جواز التعبد بالمؤدى واسناده إلى الشارع بينما فسرها المحقق الخراساني بالمنجزية والمعذرية، أي جواز المؤاخذة والاحتجاج به أو صحة العقوبة وعدمها.

والحق ما ذكره المحقق الخراساني شيَّخ؛ إذ ليس البحث عن مدلول لفظ الحجّية وإنّما المراد من الحجّية ما تقدم من المعنى الأصولي لها، أي ما يترتب على الحجّية من المنجزية تجاه الواقع أو المعذرية، فالأثر الملحوظ في باب الحجج بما فيها القطع الوجداني في هذا البحث الأصولي إنّما هو الأثر الطريقي لها وهو مدى تنجيزه للواقع أو تأمينه عنه في باب المؤاخذة واستحقاق العقوبة وأمّا الأثر المترتب على نفس الحجية موضوعياً كارتفاع حرمة التشريع العملي أو القولي، وحرمة اسناد ما ليس من الدين إلى الدين فهذا على فرض ترتبه على كل حجة فهو حكم فرعي آخر أجنبي عن أثر الحجّية الأصولي.

نعم، قد يدعى الملازمة بينهما بحيث لو ثبت الأوّل بدليل شرعي أو عقلي ثبت الثاني. وهذا هو الوجه الثالث الآتي. وأمّا الوجوه المذكورة لاثبات أنّ الأصل عند الشك في الحجّية هو عـدم الحجّية فهي عديدة:

الوجه الأوّل: أنّ الشك في الحجّية شرعاً يساوق العلم بعدم الحجّية. وهذا له معنيان:

١ ـ ترتب تمام الآثار العقلية أو الشرعية المترتبة في أدلتها على فرض عدم
الحجّية.

٢ - أنّ الشك في الحجّية يساوق العلم بعدم نفس الحجّية - أي الحكم الظاهري المشكوك - بناءً على امكان أخذ العلم بالحكم في موضوعه كما هو الصحيح.

أمّا المعنى الأوّل فلا اشكال في صحته ومرجعه إلى أنّ المأخوذ في موضوع تلك الآثار العقلية أو الشرعية عدم العلم بالواقع أو بالحكم الظاهري وهو محفوظ مع الشك في الحجّية، وأمّا الثاني فمبني على دعوى اللغوية باعتبار عدم وجود مبادئ للحكم الظاهري بل هي أحكام طريقية محضة وتكون المصلحة في نفس جعلها وانشائها لكي تصل إلى المكلف فتنجز أو تعذر الواقع، فلا تكون العقوبة والاحتياط بلحاظها، فيكون اطلاقها لصورة الجهل بها لغواً، حيث لا يترتب أثر عليها إلّا المحركية والمنجزية أو المعذرية على تقدير الوصول، فمع عدمه يكون ثبوته كحكم فعلي لغواً محضاً. نعم يعقل ثبوته بمعنى مجرد الانشاء وبلحاظه يعقل الشك. وهذا يعني أنّ قوام الحكم الظاهري الفعلي بالوصول.

وهذا البيان مبنى:

أوَّلاً \_ على صحة وامكان تقييد الحكم بالعلم به ووصوله، وقد تقدم منا امكانه إذا أخذ العلم بالجعل في موضوع المجعول وإن كان مستحيلاً عند القوم إلّا بمتمم الجعل ونحوه.

وثانياً - على أنَّ اللغوية مانعة عن الإطلاق وقد تقدم خلافه حيث لا مؤنة في الإطلاق، فباللغوية لا يمكن تقييد الإطلاق للحكم؛ ولهذا تمسكنا في المنع عن إطلاق الحكم لموارد العجز بالظهور الحالي الثاني للخطابات في المحركية المقيد لاطلاقه ومفاده الأوّل كما تقدم. بل قد تقدم أنّ أحد أغراض الإطلاق نفس الوصول إلى المكلف، بل على القول بوجود المصلحة في نفس الجعل لا مانع من ثبوته في اطلاقه أيضاً كما هو واضح.

ثالثاً - على مسلك القوم في حقيقة الحكم الظاهري من أنّه لا مبادئ له وأنّ المصلحة في نفس جعله وايصاله إلى المكلفين للتنجيز والتعذير . مع أنك قد عرفت أنّ الحكم الظاهري أيضاً له مدلول تصديقي يكشف عنه جعله ، وهو شدة اهتمام المولى بأغراضه الواقعية الالزامية أو الترخيصية ، أي درجة أهمية تلك الأغراض ، وهذا أمر واقعي محفوظ كأصل تلك الأغراض الواقعية غاية الأمر ليست شيئاً مبايناً ومغايراً معها بل شأناً من شؤونها ، وهذا هو معنى طريقية الحكم الظاهري لا خلوّه عن المبادئ حقيقة ونهائياً .

وقد تقدم أنّ ما هو موضوع لحكم العقل بالاطاعة من تلك الأغراض الواقعية الالزامية للمولى إنّما هو الغرض الالزامي البالغ مرتبة الاهتمام بالحفظ في مورد الشك لا ذات الغرض الواقعي ولو لم يبلغ هذه المرتبة. نعم احتمال هذه المرتبة في الحكم الواقعي المحتمل كافٍ في حكم العقل بحق الطاعة، وهذا يعني أنّ روح الحكم الظاهري الالزامي ومدلوله التصديقي يقع موضوعاً لحكم العقل بالمنجزية وإن كان هذا متحداً مع الحكم والغرض الواقعي وليس شيئاً مبايناً معه.

ويترتب على ذلك أمران:

١ ـ معقولية ثبوت الحكم الظاهري وفعليته في فرض الجهل به وعدم وصوله
كالحكم الواقعي ؛ لكونه حيثية مولوية واقعية محفوظة مع قطع النظر عن العلم
والشك وترتب أثر عليه ولو من ناحية التعارض ونفيه لحكم ظاهري مناقض معه
على ما سيظهر .

٢ - وقوع التعارض بين الأحكام الظاهرية بوجوداتها الواقعية لا بوصولها
ـ كما على المشهور -إذا كانا عرضيين موضوعاً، أي كلاهما موضوعهما الشك
في الواقع كالبراءة أو الاستصحاب مع الخبر الدال على الحكم الواقعي.

وأمّا الخبر أو الظهور الدال على الحكم الظاهري نفسه كأدلّة حجّية الاستصحاب أو البراءة فهو حكم ظاهري طولي بحسب الحقيقة بالنسبة للبراءة أو الاستصحاب عن الواقع لكون موضوعه الشك في نفس جعل الاستصحاب أو البراءة كحكمين ظاهريين عند الشك المسبوق باليقين أو مطلق الشك في الحكم الواقعي، ولا منافاة بين ثوبتهما معاً فلا مانع من أن يكون الحكم الظاهري المجعول هو ايجاب الاحتياط عند الشك في الواقع ولكن الامارة الدالّة على البراءة حجة أيضاً؛ لأنّهما رتبتان من الشك في الحكم الواقعي، فيعقل بلحاظ المرتبة الثانية أن يكون حكم التزاحم مختلفاً عن المرتبة الأولى. وعلى هذا الأساس يقال: إنّه بناءً على مسلك القوم يكون الشك في الحجّية مساوقاً مع عدم الحجّية أي عدم ثبوت الحكم الظاهري الفعلي واقعاً ، وإنّـما الشك في الانشاء المحض فضلاً عن عدم ترتب آثار الحكم الظاهري.

وأمّا بناءً على مسلكنا فتارة يفرض الحصول على دليل يدل على حكم ظاهري مخالف كما إذا لاحظنا دليل البراءة في مورد قيام خبر الواحد على الالزام مع الشك في حجّيته، وأخرى نفرض الحصول على دليل يدل على حكم واقعي على خلاف مؤدى الامارة المشكوكة كما إذا شك في حجّية الخبر الواحد في قبال ما يدل من اطلاقات أدلّة الأحكام الواقعية على خلاف مؤداه:

أمّا في الحالة الأولى فإذا كان الدليل على البراءة قطعياً سنداً ودلالة فهو دليل قطعي على عدم حجّية تلك الامارة لا محالة وإن كان ظنياً كاطلاق دليل رفع ما لا يعلمون فيدل بالالتزام على نفي ذلك الحكم الظاهري المشكوك أعني حجّية خبر الواحد؛ لكونهما في عرض واحد ولا مانع من حجّية الإطلاق كحكم ظاهري واحتمال حجّية الخبر الواحد واقعاً؛ إذ لا تنافي بينهما لكونهما طوليين وإنّما التنافي بين مؤدى الإطلاق وحجّية الخبر لكونهما عرضيين.

وأمّا في الحالة الثانية فإذا كان الدليل على الحكم الواقعي قطعياً ارتفع موضوع الشك والحجّية وإلّا بأن كان ظنياً \_ كاطلاقات أدلّة الأحكام الواقعية في مورد الشك في حجّية الخبر \_ فحجية الإطلاق ثابتة ما لم يحرز المخصّص ومع الشك في حجّية الخبر المخصص لا احراز فيثبت ذلك الحكم الواقعي، ولكن هذا لا ينفي ثبوت الحجّية لذلك الخبر واقعاً لا بلحاظ مؤداه لكونه واقعياً وذاك ظاهري ولا بلحاظ حجّية الإطلاق لكونها طولية بلحاظ حجّية الخبر المخصّص؛ إذ معنى حجّية الإطلاق \_ ما لم يحرز المخصّص الحجة \_ أنّ الإطلاق يجري عند الشك في حجّية المخصّص، وهذا نظير البراءة الطولية، فحجية الإطلاق ليست مقيدة بعدم حجّية المخصّص واقعاً بل بعدم العلم بحجيته الذي يرجع بالتحليل وبالدقة إلى حجيته أيضاً في فرض الشك في الحكم الظاهري بحجية المخصّص، وهذه الحجّية طولية وغير متنافية مع ثبوت حجّية الخبر المخصّص واقعاً، ونفس الشيء يقال في موارد الشبهة الموضوعية للحكم الظاهري كما إذا شك في وثاقة الراوي الناقل للمخصص أو للحكم الالزامي على خلاف البراءة.

الوجه الثاني والثالث: فكّك بينهما السيد الشهيد منه مع أنّهما وجه واحد في كلمات الشيخ والميرزا عنه ؛ وذلك باعتبار أنّ الأدلّة الناهية بعضها ناظرة إلى مرحلة العمل والاستناد كالآية : ﴿إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً (<sup>1)</sup> وهي تصح للارشاد إلى نفي الحجّية ابتداءً . وبعضها تنهى عن الاسناد والقول بلاعلم من قبيل : ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمَ (<sup>1)</sup>، وكقوله عنه : «رجل قضى بالحق وهو لا يعلم » ومفادها الحرمة الذاتية لنفس القول والاسناد بلا علم وهي غير عدم الحجّية، فلابد من ضم دعوى الملازمة بين الحجّية وجواز الاسناد ولو عرفاً ، ولابد أن تكون الملازمة بنحو التساوي لا اللزوم الأخص كما هو كذلك حتى بناءً على جعل الطريقية ؛ لكون جواز الاسناد لازم لأحد ألسنة الحجّية ، وهو جعل الطريقية فقط .

هذا إلا أنّ الصحيح أنّ هذه الأدلّة أيضاً كالأدلّة السابقة ناظرة إلى اثبات

- (١) سورة النجم: ٢٨.
- (٢) سورة الاسراء: ٣٦.

حرمة – في مورد عدم العلم – ثابتة حتى مع فرض ثبوت الحجّية واقعاً؛ لأنّه ليس بأفضل من ثبوت الحكم واقعاً وقد أفتى به بلا علم، وهذا يعني أنّه حتى على القول بالطريقية لا إشكال في حرمة الاسناد مع الشك في جعلها للظن، بل قيل بأنّ ذلك ظلم قبيح عقلاً أيضاً، فإطلاق هذه الأدلّة لفرض الشك في الحجّية مع ثبوتها واقعاً بنفسه دليل على أنّ هذه الحرمة موضوعها عدم العلم بمعنى عدم الحجّية الواصلة. وبهذا يعرف أنّه لا إطلاق لها لمن علم بالحجية ولو لم يكن حجة واقعاً.

فما ذكره في الكتاب في النقطة الثانية غير تام بل العكس تام، أي أنّه حتى على مسلك جعل الطريقية مفاد هذه الأدلّة اثبات الحرمة في موارد عدم الحجّية الواصلة، وهذا لا يلازم نفي الحجّية الشرعية، وإنّما الحرمة أعم والجواز أخص من الحجّية؛ لأنّه للحجة الواصلة.

ويعرف ثانياً - أنّ مفاد هذا الصنف من الأدلّة أيضاً كالصنف الأوّل ليس بياناً لأمر مولوي حتى نفى جعل الحجّية ، بل ارشاد إلى ما يحكم به العقل بقبح اسناد ما لم يعلم أنّه من الدين لا بالعلم الوجداني ولا بالعلم التعبدي الواصل ، إمّا لكونه بنفسه قبيحاً بناءً على افتراض أنّه يكون ظلماً للمولى و تحميلاً عليه ، أو باعتباره تجرياً لاحتمال كونه خلاف الواقع مع تشكل علم اجمالي منجز . فكلا الصنفين من الأدلّة يرجعان إلى مدلول واحد ، وهو أنّ رأس الخيط ومبدأ الاستناد لابد وأن يكون علمياً .

وقد تعرّض السيد الشهيد لله في بحث حجّية خبر الواحد إلى هذه الآيات وحملها على الارشاد إلى الحكم العقلي المذكور أو إلى النظر إلى أصول الدين التي يطلب فيها الواقع والحقيقة فراجع. **الوجه الرابع :** التمسك باستصحاب عدم الحجّية ، وقد يستشكل فيه بأنّ الأثر المراد نفيه بهذا الاستصحاب مـترتب بـنفس الشك فـي الحـجّية فـلا مـجال للاستصحاب ، حيث لا شك في ذلك الأثر ليراد ترتيبه به.

هذا ما ذكره الشيخ الأعظم شَيُّ .

وهذا الاشكال تارة يوجه بناءً على ما هو الصحيح من أنَّ أثر الحجّية العملي إنّما هو المنجزية والمعذرية المترتب عقلاً، وأخرى يوجه بناءً على أن يكون الأثر المنظور إليه من الحجّية هو حرمة الاسناد والاستناد شرعاً.

أمّا على التقدير الأوّل فتقرير الاشكال بأنّ الشك في حجّية الامارة الالزامية مثلاً بنفسه كافٍ لحكم العقل بالبراءة والمؤمنية، وكـذلك العكس فـي مـورد الاحتياط العقلي فلا نحتاج إلى الاستصحاب بل هو تحصيل حاصل.

وجوابه: أوَّلاً - بالنقض بموارد قيام الامارات على عدم الحجّية بل وباستصحاب عدم الوجوب عند الشك فيه مع ثبوت حكم العقل بالبراءة في مورد لا يترتب على نفي الوجوب الواقعي بالاستصحاب أي أثر شرعي وإنّما أثره التأمين فقط الثابت بحكم العقل.

وثانياً - بالحل بأن التأمين الحاصل من التعبد الشرعي غير التأمين الثابت عقلاً فإنّه على القول به تأمين عقلي بملاك عدم البيان وذاك تأمين شرعي وبيان من قبل الشارع على عدم جعل الاحتياط، أو على عدم شدة الاهتمام، وهذا الجواب لا يتم على القول بأنّ الحجّية متقومة بالوصول لعدم الشك في عدم الحجّية الفعلية، والشك في الانشاء ليس موضوعاً للأثر العملي كما هو واضح. وهذا من لوازم ذلك المسلك حيث إنّه لابد من التفصيل بين الدليل على الحجّية فإنّه بنفسه ايصال لها فلا مانع من اثباتها به وبين الدليل على نفي الحجّية عند الشك فيه؛ فإنّه لا يجري سواء كان استصحاباً أو اطلاقاً؛ لأنّ نفس الشك في الحجّية يوجب العلم بعدمها فلا موضوع لحجية ذلك الدليل، ولعلّ الميرزا النائيني شِيْنُ ناظر إليه.

نعم، إذا كان الشك في الحجّية بنحو الشبهة الموضوعية كما إذا شك في وثاقة الراوي جرى استصحاب عدم حجّية خبره ولو بنحو العدم الأزلي؛ لتنقيح موضوع البراءة الشرعية فيكون الاستصحاب ايصالاً للحكم الظاهري الشرعي بالبراءة. وهذا من الفوارق بين المسلكين فتدبر.

هذا إذا لوحظ التأمين العقلي الجاري بلحاظ الشك في الحجة الالزامية الذي يعني الشك في ايجاب الاحتياط ، وأمّا التأمين العقلي الجدي بلحاظ الشك في الحكم الواقعي المحتمل فهو لا يكفي وحده للتأمين ما لم يجر بلحاظ الشك في الحجّية مؤمن أيضاً كما هو واضح.

وأمّا على التقدير الثاني \_ أي فيما إذا كان الأثر للحجية هو حرمة الاسناد شرعاً \_ فتقرير الاشكال بأنّ هذا الأثر الشرعي موضوعه الشك في الحجّية فلا أثر على المستصحب لكي يجري هذا الاستصحاب.

وقد ناقش فيه المحقق الخراساني ﷺ باشكالين:

أحدهما: عدم لزوم أثر شرعي مترتب على المستصحب إذا كان بنفسه حكماً شرعياً، كما في استصحاب عدم الوجوب.

**والثاني**: أنّ موضوع هذا الأثر وهو حرمة الاسناد والاستناد كما يترتب على الشك كذلك يترتب على عدم الحجّية واقعاً فيكون الشك في الحجّية مـورداً لكل من الاستصحاب والقاعدة ، ويتقدم الاستصحاب على القاعدة لكونه علماً تعبدياً نظير تقدم استصحاب الطهارة على قاعدة الطهارة .

وقد أجاب الميرزا النائيني عن الاشكال الأوّل بأنّه لابد في الاستصحاب حتى الحكمي من ترتب أثر عملي على المستصحب ولا يكفي مجرد كونه ممّا تناله يد الجعل؛ لأنّ دليل الاستصحاب نهي عن النقض العملي لليقين، وهذا الأثر العملي قد يترتب بلا واسطة كما في استصحاب الأحكام وقد يترتب بواسطة أثر شرعي كما في استصحاب الموضوعات، وفي باب استصحاب عدم الوجوب يكون المستصحب \_ وهو عدم الوجوب أو الرخصة \_ بنفسه متعلقاً بعمل المكلف ويقتضي الجري العملي، وهذا بخلاف المقام حيث إنّ الحجّية بوجودها الواقعي ليس موضوعاً لأثر عملي بل بوجودها العلمي.

وهذا الجواب بهذا المقدار غير تام؛ فإنّ الحجّية أيضاً يترتب عليها الأثـر العملي وهو المنجزية والمعذرية كما ذكرنا، ولا فرق بـينها وبـين الوجـوب المستصحب اثباتاً أو نفياً.

إلا أنَّ هذا بحسب الحقيقة رجوع إلى التقدير الأوَّل، فيكون روح الاشكال على الشيخ ﷺ أنَّه لا ينحصر مصحح جريان استصحاب عدم الحجّية في ترتّب حرمة الاسناد بل نفس المنجزية والمعذرية تكفي لتصحيحه.

وأمّا إذا فرضنا أنّ الأثر المنظور في الحجّية خصوص حرمة الاسناد شرعاً فلابد في تصحيح الاستصحاب المذكور من ترتيب هذا الأثر ، فإذا فرضنا أنّه غير مترتب على الحجّية بوجودها الواقعي \_ كما إذا استظهر من الأدلّة أنّ موضوعه عدم العلم حتى إذا كانت الحجّية ثابتة واقعاً كما هو الصحيح \_ فاشكال الشيخ ثابت بحيث لا يكون الأثر الشرعي المذكور مترتباً على الحجّية الواقعية ليجري الاستصحاب بلحاظه.

وأجاب الميرزا النائيني ﷺ على الاشكال الثاني:

أوَّلاً – بأنّه لا يعقل أن يكون الشك في الواقع موضوعاً للأثر في عرض الواقع، ولعل وجهه الطولية بينهما، ولكنك عرفت عدم الطولية بين الواقع بالعرض والشك والعلم فلا محذور في أن يكون الموضوع هو الجامع. نعم إذا فرضنا الحجّية عبارة أخرى عن جواز الاسناد، وعدمها عبارة عن حرمة الاسناد كما هو مقتضى السير على منهج الشيخ في تفسير الحجّية استحال ترتب الحرمة على عدم الحجّية الواقعية وعدم الشك في الحجّية للزوم أخذ الشك في الحكم في موضوع شخصه وهو محال؛ ولهذا أرجع الميرزاتيُّ الشك في الحجّية إلى الشك في انشائها وأنّه موضوع لعدمها الفعلي ولكنك عرفت بطلان هذا المبنى.

وثانياً \_ بأنّه تحصيل للحاصل، بل من أرداً أنحاء تحصيل الحاصل؛ لأنّه تحصيل تعبدي لما هو حاصل وجداناً.

وحاول أن يجيب على النقض بالدليل الاجتهادي على عدم الحجّية، بأنّ الشك ليس مأخوذاً في موضوع حجّية الامارات وإنّما هو مورد لها، وعـلى النقض باستصحاب الطهارة المقدم على قاعدتها بأنّ القاعدة لا تثبت الطهارة الواقعية بخلاف الاستصحاب.

ومن الواضح أنَّ الاجابة على النقضين غير تـام؛ لأنَّ الشك مأخـوذ فـي موضوع حجّية الامارات كالأصول ثبوتاً، وإنّما الفارق بينهما اثباتي محض وهو لا يؤثر في المقام والقاعدة تثبت الطهارة الواقعية بتمام آثارها وإلّا لم يمكن تصحيح العمل المشروط بالطهارة الواقعية بها.

وتحقيق الكلام في المقام أنّه تارة يفرض تعدد الحرمة إحداهما على الواقع والآخر على عدم العلم بالحجية فلا موضوع لتحصيل الحاصل بل تعدد الحرمة والعقوبة غاية الأمر إحداهما ثابت موضوعها واقعاً والأخرى ظاهراً وبالتعبد الاستصحابي، وأمّا حكومة الاستصحاب على قاعدة الشك في هذا الفرض فمبني على أن يكون الاستصحاب تعبداً بالعلمية وأن يكون موضوع حرمة الاسناد الواقعية نفس الشك في الحجّية لا مطلق عدم العلم بها وأن يكون قيام الاستصحاب مقام القطع الموضوعي من باب جعل العلمية فيه مطلقاً حتى بلحاظ الأثر الآخر لا جعل العلمية بمقدار الأثر المترتب على المؤدّى.

وإذا فرض حرمة واحدة على الجامع بين عدم الحجّية واقعاً وعدم العلم بها فعدم العلم بالحجية محرز على كل حال سواءً قام هذا الاستصحاب مقام العلم بالعدم أم لا<sup>(۱)</sup>، فعلى هذا التقدير لا شك في ترتب الحكم المراد استصحاب عدم الحجّية بلحاظه حيث يعلم بتحقق موضوعه وهو الجامع ضمن أحد مصداقيه على كل حال وجداناً والتعبد به من ناحية مصداقه الآخر ليس تحصيل حاصل بل لا موضوع له؛ لأنّ المصداق لم يكن موضوع الأثر وإنّما الجامع موضوعه فلابد من جريان الاستصحاب فيه وهو غير مشكوك بل معلوم التحقق

<sup>(</sup>١) وهنا يرد كلام المحقق النائيني تلكم من أنّه تحصيل للحاصل ، بل من أردأ أنحائه ، إلا أنّه بالدقة لا يجري الاستصحاب على هذا التقدير ، لا أنّه تحصيل للحاصل فانّه فرع أن يكون التعبد الاستصحابي في طول ثبوت مؤداه في المرتبة السابقة وليس الأمر كذلك بل هما في عرض واحد موضوعهما الشك ، فالأصح ما ذكرناه من أنّ الشك في الموضوع إنّما يجري فيه التعبد الاستصحابي إذا كان حكمه مشكوكاً لا مقطوع الثبوت ، ولعلّ هذا هو مقصوده.

فلا موضوع للاستصحاب.

ومنه يظهر الفرق بين المقام وبين استصحاب الطهارة وقاعدتها ، فإنّ الشك في الطهارة الواقعية موضوع للطهارتين الظاهريتين في عرض واحد ، نعم إذا كانت الطهارة على تقدير الشك طهارة واقعية لا ظاهرية \_وهو غير معقول عندهم رغم ذهاب بعض الاخباريين إلى ذلك \_لم يكن استصحاب الطهارة جارياً لعدم الشك فيه بحسب الفرض ، فالقياس مع الفارق .

كما أنّ النقض بالدليل الاجتهادي على عدم الحجّية غير وارد؛ لأنّ الدليل الاجتهادي يكشف عن عدم الجعل والانشاء وبالتالي عن عدم الفعلية للحجية من ناحية عدم أصل الجعل، أو قل حرمة الاسناد من ناحية المجعول؛ لعدم جعله وهو لا ينافي احراز عدم الفعلية وحرمة الاسناد من ناحية أخرى وهي انتفاء قيد المجعول الفعلي وهو الوصول.

نعم، لا يحتاج مع احراز ذلك إلى ذلك الدليل الاجتهادي في ترتيب هـذا الأثر، إلاّ أنّ هذا لا يمنع عن حجيته لنفي الجعل إذا ترتب عـليه الأثر ولو بالملازمة والوسائط كنفي الحجّية حتى في حق من يعلم بالحجية من باب الخطأ والجهل المركب كمن علم بحجية الظن القياسي وإن كان معذوراً، فاطلاق الدليل الاجتهادي المذكور له يثبت عدم الحجّية الفعلية لتلك الامارة مطلقاً لا لخصوص الجاهل بها، ومثل هذا لا يتم في الاستصحاب لتقومه بالشك.

نعم، لو قلنا بأنّ الفقيه يجري الاستصحاب في الشبهات الحكمية حتى بلحاظ من له يقين بالخلاف أمكنه احراز استصحاب عدم الحجّية في حق من يعلم بالحجية لاثبات فعلية الحرمة عليه واقعاً وإن كان معذوراً فـلا يـبقى فـرق بين الامارة والاستصحاب من هذه الناحية ولكن يبقى الفرق بلحاظ آثار أخرى تترتب على حجّية الدليل الاجتهادي كنفي حجّية المعارض له أو الردع عن عمل الناس به بخلاف الاستصحاب، فإنّ معارضته فرع ترتب أثر عملي بلحاظ مؤدّاه فلو لم يكن أثر عملي لم يجر في نفسه، ومعه لا تعقل المعارضة.

ولعل هذا روح مقصود الميرزا النائيني ﷺ، عندما قال بأنّ الاستصحاب تعبدنا بعدم النقض عملاً فلابد من ترتب أثر عملي، بخلاف الامارات فإنّ حجيتها لا تتوقف على ذلك وإنّما تتوقف على عدم اللغوية ولو بلحاظ الوسائط واللوازم.

وأمّا إذا فرض أنّ الموضوع للحرمة هو الجامع بين عدم الحجّية واقعاً والشك في الحجّية لا عدم العلم بالحجية فقد يقال أنّ دليل التعبد الاستصحابي بعد فرض قيامه مقام القطع الموضوعي يرفع الشك فير تفع موضوع الحرمة الثانية بالوجدان حقيقة ؛ لكون الحكومة بلحاظ الأثر الموضوعي واقعية لا ظاهرية ، ويـثبت الحرمة ظاهراً وتعبداً فلا يكون تحصيل الحاصل ، وشبهة اللغوية جوابها انّـه لا يمنع عن الإطلاق في دليل حجّية الاستصحاب .

لا يقال: هذا دور؛ لأنّ قيامه مقام القطع الموضوعي فرع جريانه، وهو فرع قيامه مقام القطع الموضوعي.

فإنّه يقال: أوّلاً ـ يمكن دفع الدور بما نذكره غالباً من كفاية ترتب الأثر بنحو القضية الشرطية التعليقية لا الفعلية، أي لو كان حجّة لترتب عليها الأثر وهي صادقة بلا صدق طرفيها أيضاً فلا دور.

وثانياً - بناءً على مسلك الميرزا النائيني ﷺ من عدم الطولية بين قيام الامارة

أو الأصل المحرز مقام القطع الموضوعي وقيامهما مقام القطع الطريقي لا دور؛ إذ إطلاق دليل القيد يرفع أثر الشك الموضوعي سواء كان لمؤدى الاستصحاب أثر أم لا، ثمّ في طول ذلك يثبت للمؤدّى الأثر أيضاً وهو الحرمة الظاهرية.

إلا أنّ هذه الفرضية في نفسها غير محتملة؛ إذ لا يعقل أن يكون الشك في الحجّية أشد حالاً من العلم بالعدم لا ثبوتاً ولا اثباتاً كما هو مذكور في الكتاب، وأمّا إذا قبلناها فيتم كلام المحقق الخراساني ﷺ.

وإن شئتم قلتم: إنّ المفروض قيام الاستصحاب مقام القطع الموضوعي سواء كان لمؤداه أثر <sup>(۱)</sup> أم لا، فاليقين السابق بعدم الحجّية مع الشك اللاحق بنفسه يرفع الشك في الحجّية بلحاظ أثره الموضوعي وهو الحرمة، والمفروض أنّه حكومة واقعية، أي أنّ الجامع المذكور من ناحية هذا الفرد غير موجود؛ لأنّه الجامع بين الشك غير المسبوق باليقين بالعدم وهذا شك مسبوق باليقين بالعدم الذي هو علم بالعدم تعبداً فيصبح الجامع مشكوكاً من ناحية فرده الآخر وهو العدم الواقعي للحجية فيجري استصحابه.

هذا ولكن الصحيح عدم جريان الاستصحاب حتى على هذا التقدير ، إذا كان الأثر الموضوعي مرتباً على عنوان جامع بين الشك والواقع لا على الشك بعنوانه وعلى عدم الواقع بعنوانه ؛ لأنّ دليل الاستصحاب ينفي الشك ولا ينفي الجامع ، وكون الحكومة واقعية لا يعني التعبد بتحقق أو انتفاء ذلك الجامع ؛ لأنّ الرفع

<sup>(</sup>١) وهنا يترتب على مؤداه أثر ولو في طول قيام الاستصحاب مقام القطع الموضوعي فقد يقال بكفايته في قيامه مقام القطع الموضوعي.

تعبدي لا حقيقي ، فتنزيل شيء منزلة العلم وعدم الشك لا يستلزم تنزيله منزلة عدم الجامع بين الشك وبين الأمر الواقعي كما لا يخفى .

فالحاصل: ما لم نضم عناية زائدة مجرد قيام الاستصحاب مقام القطع الموضوعي حتى من دون طولية بينه وبين قيامه مقام القطع الطريقي لا يكفي لجريان الاستصحاب في المقام؛ لأنّ الشك ليس بعنوانه موضوعاً لحرمة الاسناد بحسب الفرض، وإنّما ذاك العنوان الجامع بينه وبين عدم الحجّية الواقعية موضوع لها ولا تعبد بارتفاع هذا الجامع بمجرد التعبد بكون الشك المسبوق باليقين بالعدم يقين بالعدم.

ومن مجموع ما تقدم ظهر أنّه بلحاظ حرمة الاسناد إذا فرض أنّ موضوعها الشك وعدم العلم بالحجية لا يجري استصحاب عدم الحجّية لترتبها عند الشك في الحجّية، ولا يقاس باستصحاب الطهارة مع قاعدة الطهارة، وأمّا بلحاظ الأثر العملي المترتب على الحجّية وهي المنجزية والمعذرية، فالاستصحاب المذكور يكون جارياً على مسلكنا في واقعية الأحكام الظاهرية وعدم تقومها بالوصول، ويكون الأثر العملي المترتب على جريانه غير الأثر العملي الثابت بحكم العقل بملاك الشك وعدم البيان الشرعي، حيث يكون الاستصحاب المذكور بنفسه بياناً وعذراً شرعياً، وهو لا ينافي أيضاً مع إطلاق أدلّة البراءة الشرعية في مورد الامارة الالزامية المشكوكة أو اطلاقات أدلّة النهي عن الظن لو استفيد منها عدم الحجّية؛ لأنّ الصحيح عندنا عدم الحكومة بين الامارة والأصل المتوافقين.

لا يقال: أيّ أثر لنفي حجّية الامارة المشكوكة بالاستصحاب فإنّه إذا أريد

التعذير ونفي التنجيز عن الواقع قلنا بأنّ نفي الحجّية للامارة الالزامية لا يعني التأمين عن الواقع وإنّما يعني أنّ الواقع لا يتنجز علينا عن طريق هذا الدليل، والتأمين الحيثي لا قيمة له، وإن قصد الثاني قلنا إنّ الحكم الظاهري بما هو حكم ظاهري غير قابل للتنجيز حتى يصح التعذير عنه.

فإنه يقال: بل يعذر عن الواقع من ناحية تلك الامارة وأمّا من سائر النواحي فأيضاً يمكن نفي التنجيز إمّا باستصحاب عدم جعل ايجاب الاحتياط أو بأصل عقلي أو شرعي آخر، فإنّ هذا ليس اشكالاً بحسب الحقيقة على جريان الاستصحاب المذكور وتماميته من ناحية تلك الامارة المشكوكة والتي يكون تأميناً شرعياً لا عقلياً بملاك عدم البيان، وهذا واضح.

وجواب هذا الاشكال بتعبير آخر أنّه باستصحاب عدم الحجّية ينقح موضوع إطلاق دليل البراءة الشرعية في هذه المرتبة المؤمنة عن الواقع كما أنّه يؤمن عن احتمال شدة اهتمام المولى بالملاكات الالزامية وهذا تأمين شرعي أقوى من التأمين العقلي، بل ولو لم يكن أقوى منه فإنّه يكفي في جريان الاستصحاب ترتب الأثر العملي الشرعي وأمّا عدم كفاية ذلك ولزوم إجراء البراءة والتأمين العقلي عن احتمال التكليف الواقعي أيضاً فهو لا يضرّ بجريان الاستصحاب المذكور. وهذا الجواب مذكور في الكتاب.

وأمّا بناءً على مسالك القوم من تقوّم الحكم الظاهري بـالوصول فـينبغي التفصيل بين استصحاب الحجّية واستصحاب عدم الحجّية؛ لأنّ الأوّل بنفسه ايصال للحجية فيكون منجزاً أو مؤمناً.

وأمّا الثاني فحيث إنّ الشك في الحجّية يساوق العلم بعدمه فـلا مـوضوع

لاستصحاب العدم كما أشرنا سابقاً؛ إذ لو أريد استصحاب عدم الحجّية الفعلية فهو مقطوع به وإن أريد استصحاب عدم انشاء الحجّية فليس الانشاء مما يترتب عليه الأثر والوظيفة العملية لكي يجري الاستصحاب فيه.

ومن هنا يظهر أنّه بناءً على مسالك القوم يتم اشكال الميرزا النائيني في المسألة من عدم جريان استصحاب عدم الحجّية، ولا يتم الجواب المذكور في مصباح الأصول من النقض تارة بالأدلّة على نفي حجّية بعض الظنون الخاصة وبدليل البراءة الشرعية في مورد قبح العقاب بلا بيان والحل أخرى بالطولية بين الحكم العقلي والحكم الشرعي بعدم الحجّية أو بالبراءة؛ لوضوح أنّ القياس مع الفارق، فإنّ الشك في الحجّية بحسب الفرض يساوق القطع بعدم الحجّية الشرعية الفعلية والتي يراد نفيها بالتعبد الاستصحابي، فليس الاشكال هو اللغوية ليقال بالطولية بل لو كان الاشكال باللغوية أمكن دعوى عدم قدحها بالاطلاق ولو لم تكن طولية، وإنّما الاشكال من ناحية استلزام الشك في الحجّية لارتفاع موضوع التعبد الاستصحابي، وهو الشك في الحجّية الحجّية

وبتعبير آخر: استصحاب عدم جعل الحجّية إنّما يجري في حق من لو كان الجعل ثابتاً واقعاً كان شاملاً له لا من يقطع بعدم شموله له على كل تقدير لفقد قيد آخر في موضوع ذلك الجعل وهو الوصول والعلم به.

وأمّا الدليل على عدم حجّية الظن القياسي فهو يكشف عن عـدم الجـعل والانشاء المشكوك بحسب الفرض فلو فرض ترتب أثر على ذلك ولو بالملازمة لترتب لا محالة وإلّا فلا. ولا ضير في الالتزام بذلك.

ثمّ إنّ السيد الخوئي ﷺ أجاب على ما ذكره الميرزا النائيني ﷺ بأنّ الحكم

العقلي بعدم جواز الاستناد والاسناد، وكذلك البراءة العقلية حكم تعليقي يرتفع بجريان الاستصحاب وإن كان بالاستصحاب يتحقق موضوع آخر لحكم العقل بقبح البيان وعدم المنجزية.

وفيه: أوَّلاً ـ أنَّ المعلَّق عليه حكم العقل هو العلم بالمنجز والتكليف لا الأعم منه والعلم بالعدم.

وثانياً - هذا المقدار لا يدفع اشكال اللغوية ما لم يبرز نكتة أخرى اضافية، والجواب الحلّي الفني إمّا بلحاظ الأثر العقلي العملي وهو عدم المنجزية، فما في الكتاب من أنّ عدم المنجزية بحكم العقل من باب عدم العلم غير عدم المنجزية المترتبة على إذن الشارع وحكمه الظاهري فلا تحصيل للحاصل؛ لأنّ هذا شرعي وذاك عقلي ولا لغوية؛ لأنّ هذا يكشف عن موقف الشارع وإذنه وهو ملاك أشد وأقوى في عدم صحة المعاقبة أو في المعاقبة إذا كان الحكم الظاهري الزامياً، وأمّا جريان الاستصحاب بلحاظ الحكم بحرمة الاسناد فهو حكم شرعي لابد وأن يلحظ موضوعه وهو كما في الكتاب.

وهكذا يتلخص أنّ الشك في الحجّية يساوق عدم الحجّية عقلاً أي من ناحية الآثار العقلية المترتبة على ذلك المورد من تنجيز أو تعذير؛ لأنّ موضوعها لا يرتفع إلّا بالعلم بالحجية.

ويساوق عدم الحجّية شرعاً أيضاً تمسكاً بأدلّة الأحكام الظاهرية الشامل باطلاقها لذلك المورد \_كاطلاق دليل البراءة \_المستلزم لنفي الحجّية المشكوكة أو باستصحاب عدم تلك الحجّية أو باطلاق أدلّة نفي الحجّية عن الظن وغير العلم إذا فرض استفادة ذلك منها وعدم حملها على الارشاد إلى الحكم العقلي.

## حجية السيرة

ص ٢٣٣ قوله: (حجّية السيرة...).

ونقصد بسيرة المتشرعة كل ما يعمل به المتشرعة ويلتزمونه عملياً في دائرة ابتلاءاتهم الشرعية ، سواءً كان بالمعنى الأخص أي منشأه منحصراً في حكم الشرع أو بالمعنى الأعم بأن كان من باب التأثر بطبع عقلائي ، ونقصد بسيرة العقلاء ما لم يحرز عمل المتشرعة في دائرة الأحكام والابتلاءات الشرعية به ، ولكن يحرز الطبع والقانون أو الارتكاز العقلائي فيه . وهذا هو المعنى الأخص للسيرة العقلائية في قبال السيرة المتشرعية ، وقد يطلق بمعنى عام يشمل

ثمّ إنّه وقع سهواً التعبير في الكتاب عن القسم الثالث بالسيرة المتشرعية مع أنّ الصحيح السيرة المشرّعة سواء كانت عقلائية أو متشرعية.

ص ٢٣٦ قوله: (بل لأنّه يمكن ادراجه تحت كبرى أصالة عدم النقل...). هذا إنّما يصحّ لو تحقق مجموع شرطين:

الأوّل: أن يقال بأنّ القرينة توجب تغيير المدلول التصوري للفظ ولو في تركيب خاص أو مع القرينة نظير ما يقال في المجاز المشهور، وأمّا إذا قلنا بأنّ القرينة ترتبط بالمدلول التصديقي وتدل عليه ابتداءً من دون أن يولّد للفظ مدلولاً تصورياً مغايراً مع ما هو المدلول اللغوي له فلا تجري أصالة عدم النقل حينئذٍ؛ إذ موضوعها الشك في تبدل المدلول التصوري فهي تحرز المدلول التصوري، والمفروض أنّه لا شك فيه، وأمّا المدلول التصديقي فإنّ المحرز له أصالة الظهور بشعبها المختلفة التي منها أصالة عدم القرينة والمفروض عدم جريان أصالة عدم القرينة المتصلة عندنا.

الثاني: لو فرضنا انعقاد دلالة تصورية عرفية للفظ على أساس القرينة النوعية على حد الدلالة اللغوية ولو للفظ ضمن تركيب خاص وشروط خاصّة مع ذلك إنّما تجري أصالة الثبات وعدم النقل إذا كان الشك في أصل النقل لا ما إذا علم بأصله وشك في زمانه ووقته فإنّه لا تجري فيه أصالة عدم النقل للعلم بأصل النقل كما حقق في محله، وعلى هذا الأساس لو فرض العلم بأنّ الظهور العرفي النوعي المذكور حادث للفظ وإنّما الشك في امتداده إلى زمن صدور النص كان في زمانه ووقته فلا تجري فيه أصالة عدم النقل للعلم بأص النوعي المذكور حادث للفظ وإنّما الشك في امتداده إلى زمن صدور النص كان ولك من قبيل ما إذا علم بأصل النقل عن المعنى اللغوي إلى معنى شرعي وشك في زمانه ووقته فلا تجري فيه أصالة عدم النقل؛ لأنّ نكتتها أصالة الثبات وعدم ولو ضمن تركيب خاص عن معناه اللغوي إلى المعنى العرفي الفرعي؛ لأنّ القرينة النوعية حادثة على كل حال حتى إذا كان كالمجاز المشهور؛ لأنّ هذا الظهور النوعي أيضاً يتوقف على مرتبة من الاستعمال لكي يكون اللفظ بمجرده مأنوساً مع المعنى النوعي أيضاً يتوقف على مرتبة من الاستعمال لكي يكون اللفظ بمجرده مأنوساً عدم النقل.

نعم، يمكن التمسك بأصالة عدم النقل في طرف العكس كما إذا كان اللفظ ظاهراً عرفاً في نفس المعنى اللغوي اليوم وإنّما نحتمل وجود سيرة أو ارتكاز نوعي في زمن الصدور كان يوجب تغير المعنى والظهور العرفي له عـن ذلك المعنى اللغوي، فبأصالة عدم النقل نثبت بقاء الظهور النوعي العرفي مطابقاً مع الظهور اللغوي اللفظي وإلّا لزم أن يكون هناك انتقال وتغير في الدلالة اللفظية التصورية وهو من الشك في أصل النقل فتجري فيه أصالة عدم النقل.

ومنه ظهر أنّه لو قبلنا جريان أصالة عدم النقل في المقام أمكن أن ينفى بها احتمال وجود قرينة لبية نوعية كانت محفوفة في زمان صدور الخطاب باللفظ ومغيرة لمعناها العرفي، وهذا على خلاف ما ذكره السيد الشهيد الله في من أنّ هذا الاحتمال كلما جاء يوجب الاجمال في الدليل؛ إذ لا يمكن نفيه لا بأصالة عدم القرينة ولا بشهادة الراوي كما هو واضح. والظاهر أنّ اجراء أصالة عدم النقل في الظهورات العرفية القائمة على أساس القرائن الار تكازية النوعية محل تأمل واشكال باعتبار ما ذكرناه في الشرط الأوّل.

وإن شئتم قلتم: إنَّ أصالة عدم النقل والثبات موضوعها الدلالات التصورية للألفاظ بحيث تكون محفوظة حتى إذا سمع اللفظ من الجدار ، وهذا لا يتحقق مع فرض بقاء المعنى اللغوي على حاله حتى في المجاز المشهور وإلَّا أصبح وضعاً تعينياً.

ص ٢٤٣ قوله: (٢ ـ أن تكون دلالة حالية ...).

يمكن المناقشة في حجّية كل دلالة حالية أو سكوتية لو لم تكن محفوفة بكلام وحيثية تعليلية لانعقاد ظهور فيه ما لم يبلغ مرتبة القطع أو الاطمئنان، وما قيل من أنّ السكوت قد يكون أبلغ من الكلام مجرد تشبيه في أصل الدلالة لا في الحجّية، ولو فرض حجيتها فهي بحاجة إلى مصادرة أخرى غير كبرى حجّية الظهور. ص ٢٤٨ قوله: (وكلاالمعنيين للسيرة المتشرعية تكون حجة بملاك كشف المعلوم عن علته...).

الانصاف أنَّ المعنى الثاني لا تكون كاشفيته بملاك كشف المعلول عن علته؛ لاحتمال أن تكون علته الارتكاز العقلائي.

ودعوى: أنَّ غفلتهم جميعاً عن السؤال عن الموقف الشرعي منفي بحساب الاحتمالات، فلابد وأن يكون قد صدر من بعضهم على الأقل سؤال عن الموقف الشرعي من المعصوم فتكون السيرة مستندة إلى نظر الشارع ويكون عمل المتشرعة مبنياً عليه ومعلولاً لموقف الشارع، فلا يحتاج إلى الركن الثاني، أعني عدم الردع.

جوابها: أنَّ هذا البيان لا يتم إذا كان ذلك الارتكاز أمراً راسخاً في الطبع العقلائي بحيث قد تقع الغفلة لدى الجميع عن السؤال عن الموقف الشرعي أو يوجب تخيّل موافقة الشارع له، فالسيرة المتشرعية بهذا المعنى أيضاً تحتاج إلى عدم الردع.

نعم، يمكن اثبات الامضاء وعدم الردع في هذا النحو من السيرة من نفس تحققها، إذ لو كان هناك ردع لم تتحقق السيرة المتشرعية ولكان عملهم على الخلاف لكونهم متشرعة ملتزمين بأحكام الشارع فلا يحتاج في مقام اثبات عدم الردع إلى الشرطية الثانية.

وهكذا يتضح أنّ سيرة المتشرعة بالمعنى الأخص لا يحتاج إلى الأمر الثاني والسيرة المتشرعة بالمعنى الثاني يحتاج إلى الأمر الثاني ولكن خصوص الشرطية الأولى منه وسيرة العقلاء تحتاج إلى كلتا الشرطيتين. وبهذا أيضاً يمكن أن نفسر الأقوائية للسيرة المتشرعية بالمعنى الأخص عن المعنى الأعم.

ثمّ إنّ هناك فروقاً أخرى بين السيرتين غير الفرقين المذكورين:

منها: أهمية السيرة المتشرعية بالمعنى الأعم أو السيرة العقلائية وتنوعها كما تقدم، وسعة دائرة الاستفادة منها في أبواب الفقه والأصول بخلاف السيرة المتشرعية بالمعنى الأخص.

ومنها: أنَّ السيرة المتشرعية بالمعنى الأخص غالباً ما توجد في مواردها أدلَّة أخرى على الحكم من خطابات أو اجماع الفقهاء لكونها معلولة للموقف الشرعي الذي ينعكس على الناس عادة من خلال خطاباته بخلاف السيرة العقلائية.

ومنها: أنَّ طريق اثبات السيرة العقلائية ومعاصرتها لزمان المعصوم أيسر من اثبات معاصرة سيرة المتشرعة بالمعنى الأخص؛ لأنّ أوضاع المتشرعة اليوم قد تكون ناشئة من فتاوى العلماء واثبات الوضع المتشرعي في زمن المعصوم على العربية. يحتاج إلى تتبعات تاريخية لا تخلو من صعوبة بخلاف فهم الطباع العقلائية.

ص ٢٥٢ قوله: (وإنَّما المقصود أن كلَّ عاقل يرى...).

ويمكن أن يكون المقصود أنا بملاحظة المولويات العقلائية الواقعة في الخارج نلاحظ جعل الظهورات حجة كما في باب المرافعات والأوضاع الاجتماعية والعلاقة مع الأمراء والحكومات التي تعتبر نوعاً من المولوية، وهذا لا ينافي كون الحكم الظاهري بالحجية يجعله كل آمر على مأموره في حدود أغراضه مع مواليه لا غير. ص ٢٥٤ قوله: (وهذا البيان يحتاج في تتميمه إلى دعوى مصادرة وجدانية...).

المقصود أنّ الاستحالة إنّما تكون إذا كانت الاطلاقات الرادعة تشمل نفسها، وأمّا إذا لم تشمل نفسها أو كان اطلاقها لنفسها فقط ساقطاً عن الحجّية واحتملنا الفرق في عدم الحجّية بين هذه الاطلاقات وسائر الظهورات والظنون أمكن التمسك بالسيرة العقلائية في شخص هذه الاطلاقات، للردع عن غيرها من الظنون، ولا محذور فيه.

وما في الهامش هنا من عدم شمول هذه الاطلاقات للظهورات واختصاصها بسائر الظنون للزوم نحو تناقض عرفي لو اُريد اعتماد الظهور للردع عن الظهور لا وجه له؛ إذ لا تناقض حتى عرفاً في اعتماد الظهور والإطلاق لنفي حجّية الظنون حتى الظهورات غير القطعية، وهذا واضح.

ثمّ إنّ هنا جواباً آخر على دعوى استحالة الرادعية في المقام، وحاصله: أنّ رادعية الاطلاقات لا تتوقف على حجيتها، بل تكفي دلالتها اللغوية والعرفية وكشفها التصديقي الظني \_ولو لم يكن حجة \_على الرادعية ونفي حجّية الظنون في اثبات الردع بمعنى عدم امكان الكشف عن الامضاء؛ إذ كيف يستكشف الامضاء مع وجود مثل هذه الدلالات والكواشف الظنية الرادعة.

نعم، لو اشترطنا في الرادع أن يكون حجة لم يتم هـذا الجـواب، إلّا أنّـه بلا موجب كما هو واضح.

ص ٢٥٥ قوله: (إلَّا أنَّ الصحيح امكان تعميم نتيجة السيرة...). يرد عليه: أوَّلاً \_ عدم توقف الجزم بالسيرة المتشرعية على فرض سيرة العقلاء بل نقطع بذلك إمّا من مراجعة عملهم \_كما ذكر في الهامش \_أو باعتبار أنّه لوكان لهم طريقة أخرى لانعكس باعتبار أنّه لابدلهم من طريقة في فهم الأحكام الشرعية ومرادات الشارع غير العلم والاطمئنان ولو كان غير العمل بالظهورات التي يعملها المتشرعة اليوم لبان ذلك وانعكس في التاريخ.

وثانياً ـ لو سلّم التوقف على ذلك لم يكن هذا استدلالاً بسيرة المتشرعة التي لا تحتاج إلى الركن الثاني وهو عدم الردع بل استدلال بالسيرة العقلائية ؛ لأنّها تحتاج إلى اثبات عدم الردع كما ذكر في المتن.

وإن شئت قلت: لا يمكن الكشف الاني عن حكم الشارع إلّا بما وقع عمل المتشرعة به خارجاً لا بما يكون في ار تكازهم بما هم عقلاء من التوسعة مع عدم احراز عملهم به؛ إذ ليس المراد اثبات السيرة لدى المتشرعة بمعنى أنّ المتشرع كان يرى الحجّية بنحو القضية الشرطية ولو من جهة تأثّره بالطبع العقلائي ، بل المراد بالسيرة المتشرعية العمل الكاشف والمعلول لحكم الشارع والذي لا يحتاج إلى ضم مقدمة عدم الردع ، وهذا لا يكون إلّا فيما يحرز وقوعه خارجاً من عمل المتشرعة . أمّا ارتكازهم المتأثر بالطبع العقلائي وحده فلا يمكن أن يكون كاشفاً عن الموقف الشرعي ومعلولاً له كما هو واضح.

ص ٢٦٠ في الهامش: ( ثمَّ إنَّ هنا وجهاً آخر...).

هذا الوجه يمكن جعله تقريراً آخر للوجه الثالث، فإنّه إذا قلنا بالامضاء لكل الار تكازات العقلائية قبل اكمال الدين وأنّ الروايات ناسخة لذلك الامضاء جرى الاستصحاب كما في المتن، وإن قلنا بعدم الامضاء بل مجرد السكوت الظاهر في الامضاء فينكشف خلافه بالروايات فتكون مقيدة لذلك الظهور لا ناسخة تم الوجه المذكور ، فإنّ الظهور السكوتي أو اللفظي \_لو فرض وجود اطلاقات تدل على الامضاء \_حجة ما لم يثبت المقيد والمخصص ، فمجرد احتمال التقييد غير كافٍ .

ص ٢٧٣ قوله: (القول الأوّل...).

حاصل كلام المحقق القمي ﷺ هو التفصيل بين من قصد افهامه وغيره، أو بين المخاطب والمشافه وغيره، وهناك فرق بينهما من ناحية أنّ من قصد افهامه قد تحصل دلالة عقلية \_كدلالة الاقتضاء والحكمة القائمة على أساس عدم نقض الغرض \_ على ارادة ما فهمه من الخطاب، إلّا أنّ احتمال ارادة المفصّل هـذه الدلالة من تفصيله بعيد جداً؛ لأنّ هذه الدلالة قطعية أو اطمئنانية وعقلية لا ربط لها بحجية الظهورات التعبدية، كما أنّه ليس في تمام الموارد إذ قد يحتمل قصد الاجمال ولو في جانب من دلالات الكلام حتى للمقصود بالافهام، فلابد وأن يكون مقصود المفصّل من المقصود بالافهام من صدور الخطاب له من أجل افهامه ولو لم يكن حاضراً مجلس الخطاب ومشافهاً به فيكون حاله حال المخاطب. فما هو ظاهر المتن من أنّ المقصود بالافهام يستغني في أكثر المحاطب. فما هو ظاهر المتن من أنّ المقصود بالافهام يستغني في أكثر

وأيَّاً ما كان فالتفصيل المذكور يمكن أن يذكر له تقريبان كما في المتن، وقد اعترض عليه بعدم اختصاص أصالة الظهور بمن قصد افهامه أو بالمخاطب.

وهذا الجواب بهذا المقدار لا يشفي الغليل لما تقدم من أنّ حجّية الظهور ليس تعبدياً بل على أساس نكتة الكاشفية فيدعى عدم انحفاظها لغير المخاطب أو لغير من قصد إفهامه؛ إذ لعل هناك قرينة حالية أو اصطلاح خاص بين المتكلم وبينهما بحيث لو كان هذا المكلف حاضراً أو مقصوداً بالافهام لتغير المدلول بالنسبة إليه وهذا الاحتمال لاكاشف ينفيه.

وحاصل جواب السيد الشهيدينيَّ بيان مناشىء احتمال ارادة خلاف الظاهر والتي تجري فيها الأصل العقلائي أو لا تجري. وهي كما يلي:

١ – احتمال ارادة الاجمال والاهمال، وهذا ينفيه أصل عقلائي وهو ظهور حال نفس تصدي المتكلم للتكلم والافهام والمحاورة في أنّه ليس في مقام الاهمال والاجمال وهو حجة بحق المخاطب وغيره، والمقصود الافهام -بالمعنى الذي تقدم منا والذي قد يكون مساوقاً مع المخاطب بالخطاب \_على حد واحد؛ لأنّ نكتة الكاشفية واحدة للجميع وهي أصل تصدي المتكلم للبيان والمحاورة في ذلك الموضوع.

٢ - احتمال ارادة خلاف الظاهر ولو من خلال اعتماد قرينة منفصلة، وهذا أيضاً ينفيه ظهور حال المتكلم في بيان تمام مرامه بشخص خطابه لا بالقرائن المنفصلة، فإنّها خلاف الطبع الأولي وإن كان واقعاً كالمجاز الذي لا يضر وقوعه في ظهور ارادة الحقيقة وكثرة وقوعه في حق شارعنا الأقدس لا يمنع عن أصل انعقاد هذا الظهور الحالي. نعم، يوجب عدم حجيته قبل الفحص عن القرينة المنفصلة على ما سيأتي في محله.

٣ ـ احتمال ارادة الخلاف وبيان قرينة متصلة لم يلتفت اليها وهذا نسبته إلى كل من حظر وسمع الخطاب على حد واحد وينفيه أصالة عدم الغفلة العقلائية كما أنّه بالنسبة لغير من حضر ينفيه شهادة الراوي كما شرحناه.

٤ \_ احتمال ارادة الخلاف من جهة احتمال الضياع، وهذا نسبته إلى الجميع

على حد واحد، وقد ذكرنا أنَّه لا نافي له كلما جاء هذا الاحتمال.

٥ - احتمال ارادة الخلاف على أساس وجود أمر أو اصطلاح خاص بينهما. وهذا الاحتمال قد نفاه السيد الشهيد على بأصل عقلائي وظهور حالي آخر هو ظهور حال المتكلمين باتباع الطريقة اللغوية العامة إلا مع التنصيص على ذلك في مقام المحاورة.

وهذا التعبير بظاهره لا يخلو من مسامحة؛ فإنّه ليس هناك أصل عقلائي كذلك بل ظاهر حال كل متكلم أنّه يعتمد كل ما يمكنه أن يعتمد عليه في افهام غيره ومخاطبته، فلو فرض وجود قرينة لبية أو حالية بينهما أو لغة ورمز مخصوص لم يمكن نفي ذلك بمجرد عدم التصريح منهما بذلك، وليس في سكوتهما عن التصريح بذلك في شخص هذا الخطاب دلالة على عدمه بل حال هذا الاحتمال حال القرائن اللبية الارتكازية التي تقدم من السيد الشهيد في أنّه لا أصل نافى له.

فهذا الاحتمال لابد من نفيه وجداناً بالعلم أو الاطمئنان الشخصي كما في سائر موارد احتمال القرائن اللبية والارتكازية.

هذا إذا كان ذلك الرمز أو الاصطلاح عاماً، وأمّا إذا كان خاصاً بشخص ذاك الخطاب كفى في نفيه سكوت الراوي عنه وشهادته السلبية. فهذا الاحتمال بحسب الحقيقة من مصاديق وتطبيقات الاحتمال الثالث، ونفيه يكون بدعوى الجزم أو الاطمئنان بعدم وجود رمز أو اصطلاح بين الأئمّة والرواة، وأمّا احتمال القرائن الخاصة المحفوفة بشخص كل خطاب أو مجلس المخاطبة فينفيها سكوت الراوي. ثمّ إنّ هنا اشكالاً آخر على أصل هذا التفصيل ذكره السيد الخوئي المصباح، وحاصله: أنّه لا موضوع لهذا التفصيل حتى إذا قبلنا كبراه فلا يلزم منه انسداد باب العمل بالروايات كما ادعاه المحقق القمي في الله اشكال في انّ الرواة كانوا مخاطبين أو مقصودين بالافهام من الروايات. ثمّ إنّهم نقلوها بالمعنى أو باللفظ مع قصد الافهام للطبقة الثانية وهكذا إلى أصحاب الكتب كالكليني والصدوق والشيخ في من أيضاً كانوا يقصدون افهام كل من ينظر في كتبهم فيكون موضوع الحجّية تاماً في حق الجميع.

وهذا البيان قابل للمناقشة فإنا لو سلمنا التفصيل فيحتمل أن يكون هناك اصطلاح أو رموز أو فهم خاص لنصوص الأحاديث التي كان الرواة خصوصاً أصحاب الأصول والكتب متقيدين بنقل ألفاظها من دون تصرّف فيها فلم يكونوا بصدد نقل المعنى وقصد افهامه للطبقة الثانية بل بصدد نقل متن الحديث ونصّه، بل حتى لو فرض النقل بالمعنى في حق أصحاب الكتب وقصدهم افهام معنى الأحاديث للطبقة الثانية، فهو أيضاً في إطار الفهم العام في زمانهم لا زماننا الذي يفصل بيننا وبينهم أكثر من ألف سنة، فلا نافي لهذا الاحتمال إلّا التتبع والجزم أو الاطمئنان بعدم وجود قرينة نوعية على خلاف المعنى اللغوي العام.

ثمّ إنّ الشيخ الأعظم فليّ تعرّض هنا لشبهة احتمال التقطيع في الروايات بنحو كان يوجب الاخلال في الظهور ، وهذا يجعله بالدقة من موارد احتمال قرينية الموجود لا وجود القرينة للعلم بوجود الاتصال الذي قطعه الرواة وهو محتمل القرينية ، وفي مثله لا تجري أصالة عدم القرينة حتى عند المشهور .

وحلّه ما أفاده أيضاً، وبتوضيح منّا: أنّ شهادة الراوي السلبية ينفي ذلك؛ لأنّهم كانوا عارفين بأساليب اللغة فلو كان في المُقطَّع ما يغيّر المـعنى لكـان ينبغي أن ينبه عليه الراوي وإلّاكان خلاف أمانته أو خلاف التفاته وعدم غفلته، فعدم التنبيه والذكر لذلك بنفسه شهادة سلبية على نفي قرينية الموجود كنفي وجود القرينة.

ص ٢٧٧ قوله: (شبهة خبر الاغريقي المعروفة... بعد فرض كذب سائر أخبار الآخرين...).

لا موجب لهذا القيد حتى يقال إنّه مع فرض كذبها كيف يمكن فرض كذب هذا الإخبار وإنّما لابد من أن نفرض عدم وجود أي إخبار آخر لأي اغريقي ولا لهذا الرجل غير هذا الإخبار، وهو قضية حقيقية تشمل كلما يفرض خبراً اغريقياً وحيث لا مصداق له غير نفسه فيكون مصداقاً لنفسه، فإما أن يفرض كاذباً أو صادقاً أو لا كاذباً ولا صادقاً ولا شق ثالث، والأخير ارتفاع للنقيضين، والأولان يلزم من كل منهما نقيضه أي اجتماع النقيضين وكونه صادقاً وكاذباً وهو محال أيضاً.

وقد أجاب السيد الشهيد إلى ما لا نهاية؛ لأنّ القضية الخبرية الحقيقية هذه بنفسها خبر أيضاً ونسبة بين محمول وموضوع من اغريقي فيقع موضوعاً لمحمولها وهو الكذب \_ إذا افترضناهاكاذبة \_وبذلك يتحقق اخبار عن كذبها وهذا خبر جديد يتولد في طول القضية الحقيقية وهو الإخبار عن كذب تلك القضية الحقيقية وهذا الإخبار صادق وليس كاذباً بعد فرض كذب القضية الحقيقية وحيث إنّ القضية حقيقية فتشمل هذا الإخبار أيضاً؛ لأنّه خبر اغريقي وبلحاظ هذا الشمول يتولد إخبار عن كذب الإخبار بكذب القضية الحقيقية ؛ لأنّ محمول القضية الحقيقية الكذب ، وحيث إنّ ذاك الإخبار ليس كذباً بل صدق فهذا الإخبار الثالث الناشيء من هذا الشمول يكون كاذباً، وحيث إنّه إخبار أيضاً فيقع موضوعاً جديداً لمحمول القضية الحقيقية أيضاً فتتشكل نسبة خبرية جديدة بين المحمول في القضية الحقيقية وهذا الكذب وبين هذا الإخبار وحكم عليه بأنّه كاذب وهو نسبة خبرية رابعة صادقة وهكذا.

ولو فرضنا صدق القضية الأولى فحيث إنها حقيقية فتشمل نفسها وحيث إنها ليست كاذبة بحسب الفرض فيكون اطلاقها وشمولها لنفسها والإخبار عن كذب نفسها اخباراً ثانياً كاذباً، وهذا الإخبار أيضاً خبر اغريقي فيكون مشمولاً لمحمول القضية الحقيقية فيكون هناك اخبار ثالث عن كذب الإخبار الثاني وهو إخبار صادق، وحيث إنّه اخبار فيكون مشمولاً لموضوع القضية الحقيقية أيضاً فيكون قد أخبر أيضاً عن كذبه وحيث إنّه صدق فيكون هذا الإخبار الرابع كاذباً وهكذا إلى ما لا نهاية حسب المقدار الذي نلاحظ فيه هذه الانطباقات النفس الأمرية الاعتبارية ولا محذور في التسلسل في ذلك، بل لا محذور في التسلسل في سلسلة المعلولات حتى في الوجودات العينية فضلاً عن الاعتبارية \_ المعقولات الثانوية \_.

بل يمكن أن يقال: إنّ هذه الإخبارات تحليلية وبلحاظ مرحلة مدلول القضية بالحمل الأولي وهو صدق النسبة الخبرية، وحيث إنّ النسبة الخبرية تصورية وذهنية لا واقعية فلا تسلسل، وإنّما يمتد ذلك بمقدار الملاحظة الذهنية للنسبة ولأنّ الصدق والكذب صفتان للنسبة الذهنية لا النسبة الواقعية فإنّها لا تتصف بالصدق والكذب والنسبة الذهنية تدور مدار مقدار التصور الذهني لتلك النسبة فلا موضوع للتسلسل أصلاً. والظاهر انّ هذا الجواب بحاجة إلى تمحيص وتطوير، فإنّه بحسب الحقيقة لا يوجد انحلال وقضايا عديدة بل هذه القضية مفرّغة بلحاظ نفسها حتى إذا كانت حقيقية فإنّها لا يمكن أن تشمل نفسها، بشهادة وجدانية أنّ هذه القضية لو كانت وحدها بحيث لم يكن يوجد خبر اغريقي غيره لم يكن معنى لافتراضها كذباً أو صدقاً وهذا ينبه إلى انّه لا يمكن أن تكون هذه القضية صادقة أو كاذبة بلحاظ نفسها فلابد من حلّ آخر.

وحاصله ما أشير إليه في حل شبهة التناقض الذي أثاره (راسل)، وتوضيحه: أنّ الصدق والكذب حيث انهما صفتان للقضية المعقولة \_ لا للواقع الخارجي \_ فهو من المعقولات الثانوية التي تتوقف على وجود نسبة خبرية وقضية معقولة في المرتبة السابقة على ثبوت نفس الصدق والكذب، فإذا كانت النسبة الخبرية والقضية المعقولة المتحققة في طول هذا الإخبار محمولها نفس الصدق والكذب فلا يكون هناك محكي لها لكي تصدق أو تكذب بلحاظه.

وهذا يعني انّه حتى إذا كانت القضية حقيقية فلا يمكن أن تحكي نفسها؛ لأنّ صدقها على نفسها فرع أن تكون هي قضية ذات موضوع ومحمول ويكون محمولها غير نفس الصدق والكذب؛ لأنّ الصدق والكذب يكون صدقهما متوقفاً في المرتبة السابقة على وجود قضية معقولة غيرها، فلا تكون مثل هذه القضية صادقة أو كاذبة إلّا بلحاظ قضية أخرى غيرها تكون بمثابة القضية الأولية بالنسبة إلى هذه القضية الثانوية، فإنّه إذا وجدت قضية كذلك فعلك تعصف بالكذب أو الصدق بلحاظ المطابق الخارجي لها فتتشكل قضية أخرى هي الإخبار عن صدق أو كذب تلك القضية الأولى، وهذا الإخبار يمكن أن يتصف بالصدق والكذب كما إذا كانت تلك القضية صادقة مثلاً ولكن أخبرنا بأنّها كاذبة أو بالعكس فتكون القضية الثانية كاذبة ، وإذا أُخبرنا عن حقيقة صدقها أو كذبها كانت القضية الثانية صادقة فيمكن الإخبار عن صدقها أيضاً في قضية ثـالثة انحلالية وهكذا.

وهذا يعني انّ الانحلال فرع وجود قضية أولية، فمع عدم وجود قضية أولية تكون القضية مفرغة غير قابلة للصدق أو الكذب فلا تشمل نفسها، ومع وجود قضية أولية يمكن أن تشمل نفسها، وحينئذٍ إذا فرضت تلك القضية الأولية صادقة كانت القضية الثانوية كاذبة بلحاظ إخبارها عن كذب القضية الأولية؛ ولاَنّها تكون بنفسها خبر اغريقي فهناك إخبار عن كذبها أيضاً بالانحلال، وهذا الإخبار صادق وهكذا.

وإذا كانت القضية الأولية كاذبة كانت القضية الثانوية صادقة ولا يلزم من صدقها كذبها ولكن يلزم أن يكون الإخبار عن كذب كل خبر اغريقي حتى هذا الإخبار الثانوي بالانحلال كاذباً، فيكون الإخبار الثالث كاذباً وهو بنفسه إخبار اغريقي مشمول للإخبار عن كذب كل خبر اغريقي، فهناك إخبار عن كذب الإخبار الثالث وهو إخبار صادق لاكاذب وهكذا.

لا يقال: إذا كانت هذه القضية حقيقية فهي تحكي الملازمة الواقعية بين اخبار اغريقي وبين كذب ذلك الإخبار وهذه قضية أولية صدقها أو كذبها لا يستلزم صدق طرفيها فيمكن أن تتصف بالصدق والكذب من دون فرض قضية قبلها في المرتبة السابقة.

فإنّه يقال: إذا فرض انّ محكي القضية الحقيقية المذكورة هذه الملازمة الواقعية لزم من صدقها بمعنى ثبوت هذه الملازمة الواقعية استحالة الإخبار عنها من قبل الاغريقي لا أنّه يلزم كذبها ليكون من التناقض، فإذا فرض الإخبار عنها كان بنفسه دليلاً على عدم ثبوت تلك الملازمة الواقعية فلا يلزم من صدقها كذبها بل استحالة الإخبار، وحيث إنّ الإخبار فعلي فيستكشف عدم الصدق كما انّه لا يلزم من كذبها صدقها حتى إذا فرض انحصار الإخبار فيها؛ لأنّ معنى كذبها عدم ثبوت الملازمة الواقعية، ومجرد كذب هذا الاخبار لا يلزم منه صدق الملازمة المفاد به كما هو واضح.

وبهذا يتضح ان الجواب الفني على شبهة الاغريقي أن يقال: إن هذه القضية إن كانت خارجية أي ناظرة إلى ما يفرض قبلها من الإخبار فهي لا تشمل نفسها كما هو واضح، وإن فرضت قضية حقيقية تحكي الملازمة بين اخبار الاغريقي والكذب فهي كاذبة جزماً؛ لأن صدقها يلزم منه استحالة وقوع الإخبار بها عن الاغريقي، فنفس فرض وقوعه دليل كذبها ولا يلزم من كذبها ثبوت الملازمة، وهذا يعني ان هذه القضية يستحيل أن تشمل نفسها لأنها امّا خارجية أو قضية حقيقية كاذبة لأنّها يستحيل أن تحكي الملازمة حكاية صادقة مطابقة للواقع.

وهذا يعني انّه لا يوجد هناك انحلال؛ لأنّ القضية إذا كانت خارجية فـلا انحلال وإذا كانت حقيقية فهي كاذبة ولا يلزم من كذبها صدق الملازمة لتكون صادقة فتدبر جيداً.

وهذا البيان لا يجري في شبهة راسل لأنّ البحث هناك عن المفهوم التصوري لا التصديقي وهي منتزعة عن مفهوم مفروض مسبقاً فهي من القضية الخارجية دائماً أي لابد من فرض مفهوم قبله وإلّاكان مفرّغاً غير قابل للاتصاف بالصدق والكذب على نفسه. ص ٢٩٢ قوله: (لا ينبغي الاشكال في انَّه الظهور الموضوعي...).

ما ذكر في التعليل بظاهره قابل للمناقشة، فإنّ الظهور الشخصي أيضاً فيه كاشفية وطريقية شخصية كالظن الشخصي. والظاهر انّ حاق المقصود هو انّ الظهور المذكور هو ظهور حال المتكلم في ما يريده باللفظ وهو أمر واحد ثابت بلحاظ الطرائق العامة النوعية للدلالة وهو المعبّر عنه بالظهور الموضوعي، وامّا الظهور الشخصي الذاتي فهو أمر نسبي متغير من فهم شخص إلى شخص فلا يناسب أن يكون هو موضوع الحجّية؛ إذ لا ربط له بالمتكلم وحاله، والارتكاز العرفي أيضاً يشهد على انّ كلّ خطاب له ظهور واحد لا ظهورات عديدة نسبية بعدد الأفراد.

ص ٣١٩ قوله: (٢ \_ ماكنا نورده نحن في الدورة السابقة ...).

حاصل الاشكال انّه بناءً على انكار الملازمة العقلية بين الإجماع المحصل وبين الحكم الشرعي وانّ كاشفيته الإجماع والتواتر من باب حساب الاحتمالات الذي ينتهي إلى تضعيف الاحتمال وفي النهاية حصول العلم من خلال تلك الاحتمالات في ذهن الإنسان طبعاً وذاتاً لا من جهة برهان استحالة الصدفة أو التواطؤ على الخطأ والكذب، فهذا الحساب إنّما يجري ويفيد في حق من يحصل عنده ذاك الإجماع أو التواتر لا من ينقل إليه ذلك؛ إذ لا يفيد خبر الواحد للعلم وإنّما يراد اثباته بالتعبد، وحينئذٍ لو أريد اجراء التعبد وتطبيقه على المدلول المطابقي لنقل الإجماع فهو ليس حكماً شرعياً، وإن أريد تطبيقه بلحاظ المدلول الملاتزامي فهو فرع ثبوت الملازمة العقلية أي فرع ثبوت قضية شرطية كلية حقيقية مفادها انّه كلما تحقق التواتر أو الإجماع كان المخبر به أو المجمع عليه مطابقاً للواقع وثبوت القضية الحقيقية المذكورة فرع ثـبوت المـلازمة واستحالة الانفكاك، وقد أنكرناها في الدليل الاستقرائي، فـلا تـتشكل دلالة التزامية لنقل الإجماع على الحكم الشرعي.

وقد اُجيب على هذا الاشكال في الدورة السابقة بأجوبة لا ترجع إلى محصل من قبيل دعوى كفاية الملازمة بين العلمين وإن لم تكن ملازمة بين المعلومين.

والجواب: انّه كما لا ملازمة بين المعلومين لا ملازمة بين العلمين أيضاً إذا لم تثبت القضية الحقيقية المذكورة؛ على انّ هذا معناه حجّية نقل الإجماع بلحاظ علم الناقل بالمسبب وهو من الإجماع الحدسي وليس حسياً على ما سوف يأتي بيانه.

ومن قبيل انّ عدم ثبوت ذلك الحكم إمّا ناشىء من كذب المخبر عن الإجماع أو التواتر أو عدم ثبوت الحكم رغم ثبوت الإجماع والتواتر، والأوّل منفي بحجية خبر الثقة، والثاني مرفوض من قبل المنقول إليه بالقطع واليقين.

والجواب: انّه لا نافي لذلك إذا لم تثبت القضية الحقيقية. نعم من يحصل له اليقين بالتواتر أو الإجماع المحصل يحصل له اليقين بالحكم الشرعي من باب الطبع الذاتي وحساب الاحتمالات، إلّا انّه من دون تحصيل الإجماع لديه لا يمكن أن يتيقن بأنّ كل اجماع يلازم صدق المجمع عليه ومطابقته للحكم الشرعي إلّا إذا ثبتت القضية الحقيقية المذكورة، والمفروض عدم امكان اثباتها بالدليل الاستقرائي، فهذا نظير من يحصل له علم حدسي كثيراً أو غالباً من الشهرة مثلاً، فإنّه لا يكفي لأن يكون نقل الشهرة له بخبر الواحد حجة.

ومن قبيل أنَّ الناس إذا كان يحصل لهم علم عادة من الإجماع والتواتر كان

المحصِّل لهما عالماً بالحكم الشرعي فيكون نقله للحكم الشرعي حجة؛ لكونه اخباراً قريباً من الحس عن حكم شرعي وهو كالإخبار الحسّي للحكم الشرعي عن المعصوم.

وفيه: أوَّلاً - انَّ هذا معناه حجَّية النقل للاجماع من باب نقل المسبب والحكم الشرعي ابتداءً لا من باب نقل السبب كما هو المقصود اثباته، وامّا نقل المسبب فسوف يأتي انَّه حدسي في باب الإجماع.

وثانياً - لو فرض في مورد حصول علم لعامة الناس ذاتاً من دون ملازمة منطقية - كما إذا فرضنا انّ عامة الناس كانوا قطاعين - لم يكن ذلك حجة ، فإنّ الحجة إنّما هو النقل المستند إلى علم حسي أو ما يكون من ملازماته المتوقفة على ثبوت القضية الحقيقية ، فليس الميزان في حجّية خبر الثقة في الحسيات أن يكون حصول العلم نوعياً ولو كان على أساس غير منطقي بل ذاتي وشخصي فإنّه من الإخبار الحدسي ، كما إذا فرضنا انّ عامة الناس أصبحوا قطاعين ، فإنّ هذا لا يجعل إخباراتهم على أساس ذلك من الإخبار الحسي المشمول لدليل الحجّية .

والصحيح في الجواب ما ذكره السيد الشهيد في الدورة الثانية، وحاصله: ان القضية التي تثبت في الاستقراء ليس صدق كلي خبر متواتر أو اجماع أو دليل استقرائي بالخصوص، بل المنهج الاستقرائي يثبت أيضاً القضية الكلية وهي ان الصدفة لا تكون في الخارج ولو بنحو القضية الخارجية الكلية في عالمنا فتتشكل القضية الكلية الخارجية لا الحقيقية.

وإن شئتم قلتم: إنَّه تتشكل قضية حقيقية مخصوصة بعالمنا الخارجي بمعنى

انّ كل ما يقع من التواترات أو الاجماعات في هذا العالم ملازمة مع الصدق، وهذه القضية الشرطية كافية لتشكل الدلالة الالتزامية المطلوبة، فإنّه إذا فرضنا انّ المعصوم من باب علمه بالغيب والمستقبل أخبرنا بأنّه كلما جاءك زيد جاءك عمر بنحو القضية الخارجية لا بنحو استحالة أن لا يأتي عمر فقامت بينة على انّه قد جاء زيد لا محالة تتشكل دلالة التزامية على انّه قد جاء عمر وتكون هذه الدلالة الالتزامية حجة؛ لأنّ نفس درجة الكشف الثابتة بلحاظ المدلول المطابقي ونكتتها المنطقيّة بنفسها ثابتة بلحاظ المدلول الالتزامي أيضاً.

وهذا محفوظ في المقام فإنّه مع ثبوت التصديق بالقضية الكلية القائلة بأنّ الصدفة لا تقع ولو في عالمنا الخارجي فكلما أخبر الثقة عن تحقق التواتر أو الإجماع على شيء كان كاشفاً بنفس تلك الدرجة من الظن والتصديق عن صدق القضية المخبر بها لكونها مدلولاً التزامياً منطقياً لا محالة ، فإنّ الدلالة الالتزامية فرع صدق القضية الشرطية الكلية بنحو تكون شاملة لما أخبر به المخبر على فرع صدق القضية الشرطية الكلية بنحو تكون شاملة لما أخبر به المخبر على اثبات كبرى نفي الصدفة بنحو كلي بالاستقراء ، وهذا يعني أنّه لا فرق بين منهجنا ومنهج المنطق الارسطي في ثبوت التصديق بالقضية الكلية بأنّ الصدفة لا تكون أشامت كبرى نفي الصدفة بنحو كلي بالاستقراء ، وهذا يعني أنّه لا فرق بين منهجنا ومنهج المنطق الارسطي في ثبوت التصديق بالقضية الكلية بأنّ الصدفة لا تكون أشامت كبرى عقلية أولية هي المنا من الاستقراءات والتواترات ، وإنّما الفرق بين أخرى عقلية أولية هي استحالة وقوع الصدفة فتكون القضية الكلية حقيقية أخرى عقلية أولية هي استحالة وقوع الصدفة فتكون القضية الكلية ماكلية ما الفرق بين وبلحاظ كل العوالم ، بينما المنهج الاستقرائي يرى حصول التصديق بـ القضية المذكورة الكلية في عالمنا على أساس حسابات الاحماي القضية المذكورة الكلية في عالمنا على أساس حسابات الاحمال التي تحري لاثيات نفس القضية الكلية المذكورة فتكون القضية كلية بمقدار عالما. بل هذا البحث أصله لا موجب له؛ لأنّ الثابت في محلّه في بحث الاستقراء، أنّ القضايا الحسّية \_ أي المحسوسات الخارجية \_ أيضاً يكون التصديق بها على أساس منطق الاستقراء لا البرهان، فالخبر الحسّي للسبب لا يراد منه إلّا ما يكون العلم به قائماً على أساس هذا المنطق لا البرهان والقضايا الحقيقية، وهذا واضح.

ومن ذلك يظهر انّ ما ذكره السيد الشهيد للله في ذيل المقام من أنّه لو عدل الناقل عن نقله للسبب إلى نقل المسبب ابتداءً لم يجد شيئاً؛ لأنّ إخباره عن السبب \_ وهو قول المعصوم ليس حسياً بل حدسي وإنّما الحسي نقله للسبب \_ قابل للمناقشة ، فإنّ هذا إنّما يتم إذا كانت السببية حدسية ثابتة بالبرهان أو باجراء حسابات الاحتمال بنحو لا يكون مورثاً للقطع واليقين لكل انسان وإنّما يحصل لدى المنقول إليه اتفاقاً ، وامّا إذاكان ينقل ما يكشف عن قول المعصوم أو السيرة المتشرعية والارتكاز المتلقى عن المعصوم عند عامة الناس كان نقل المسبب حجة أيضاً؛ لأنّه نقل حسي أو قريب من الحسّ.

وإن شئت قلت : بناءً على المنهج المتقدم في كاشفية الإجماع والتواتر يكون الإخبار عن القضية المتواترة أو الحكم الشرعي المجمع عليه إخباراً عن أمر حسي أو قريب منه ؛ لأنّ القطع الحاصل من التواتر ونحوه من الأدلّة الاستقرائية ليس قطعاً حدسياً بل حسي أو قريب منه كالقطع الحاصل بالسبب نفسه ، وهذا في التواتر أوضح منه في الإجماع ، ولهذا يصح الإخبار عن القضية المتواترة ابتداءً.

نعم، يمكن دعوى انَّ اجراء حساب الاحتمالات وتجميع القرائـن بـنحو

نستكشف منه وجود الارتكاز المتلقى عن المعصوم لدى المجمعين قد يحتاج إلى مقدمات واعمال نكات ليس كلها حسياً ومفهوماً بلا نظر وتأمل وفحص للمسألة ونفي احتمال المدركية ونحو ذلك، فأصالة الحس في نقل المسبب إنّما يجري إذا فرض أنّ الناقل ينقل ابتداءً السيرة على الحكم أو الارتكاز المتلقى عن المعصوم ابتداءً واحتملنا بلوغه مرتبة الحسّية، ولعلّ هذا حاق مقصود السيد الشهيد

ومن مجموع ما ذكرناه ظهر انّ ما ذكره في مصباح الأصول من عدم احتمال حسية النقل لقول المعصوم ولو بالواسطة من خلال كشفه من اجماع المجمعين ليكون اخباره حجة من باب الشهادة ولو فرض احتماله فهو بحكم الرواية المرسلة لا يمكن التعويل عليه مما لا يمكن المساعدة عليه . فإنّه لو فرض ظهور كلام الناقل للإجماع في مركوزية ومسلّمية الحكم المجمع عليه وتلقيه عن المعصومين كان حجة لا محالة ؛ لأنّ مثل هذا محتمل في المورد الذي لا يكون فيه مدرك آخر للحكم ويكون حصول القطع الحاصل منه قريباً من الحس أصحابه تماماً ، نظير توثيق الرواة المتقدمين على عصر النجاشي والشيخ والذي لا يحتمل كونه عن حس بالمباشرة وإنّما يحتمل في حمر النجاشي والشيخ والذي لا يحتمل كونه عن حس بالمباشرة وإنّما يحتمل في حقهم الاطلاع على وثاقتهم من خلال التلقي بالتواتر والتسالم من السابقين وهو يفيد العلم نوعاً لكل انسان سليم العقل فيكون قريباً من الحس ، وكما في وجود مدينة أو جبل لم يسافر إليه الإنسان في حياته أصلاً ولكنه قد تواتر النقل عن وجوده من قبل المسافرين اليه، كما انّه ليس المقصود نقل وجود رواية عن المعصوم ليقال بأنّه كالخبر المرسل بل المقصود نقل وجود رواية عن المعصوم ليقال بأنّه كالخبر

## حجّية خبر الواحد

ص ٣٤٤ قوله: (الاستدلال بآية النبأ...).

قد يقال في تقريب الاستدلال بمفهوم الوصف في آية النبأ على حجّية الخبر انّ الوصف والقيد له مفهوم بنحو السالبة الجزئية وإلّا لزم لغوية ذكره على ما هو محقق في محله، وهذا المقدار يكفي في المقام لاثبات حجّية خبر العادل في الجملة ولو في القدر المتيقن كالخبر العادل المظنون صدوره الذي لا امارة على خلافه، والبحث هنا في اثبات أصل الحجّية في الجملة لا حدودها.

وقد يجاب عن ذلك بأنّ ذكر وصف الفسق هنا للاشارة إلى فسق المخبر وهو الوليد لا للاحترازية \_كما ذكر في المتن والحاشية \_.

وفيه: أنّه خلاف الظاهر جداً، فإنّ ظاهر الآية أيضاً ارتباط وجوب التبين بفسق المخبر بنحو القضية الحقيقية.

وقد يجاب بأنّ السالبة الجزئية يكفي فيها أن يكون خبر العادل حجة في موارد حصول الاطمينان منه بالصدور فيكون دخل وصف الفسق باعتباره لا يستوجب الاطمينان والعلم دائماً أو غالباً.

وفيه: أنَّ العلم والاطمينان حجة سواء كان في مورد خبر العادل أو الفاسق وهو خارج عن موضوع الآية.

وإن شئت قلت: انَّ الموضوع في الآية هو النبأ وظاهره في نفسه، وبقرينة

الأمر بالتبين الذي يعني تحصيل العلم هو الخبر الذي لا يعلم بصدقه أو كذبه ، فإذا قيّد بوصف مجيىء الفاسق كان مفهومه الجزئي أنّ النبأ الذي لا يعلم بصدقه أو كذبه إذا لم يجيىء به الفاسق لا يجب التبين في العمل به في الجملة ، وهذا يثبت الحجّية لخبر العادل في الجملة في غير موارد الاطمئنان والعلم الذي لا ربط له بحجية الخبر وهو المطلوب.

والتحقيق في الجواب على هذا التقريب أن يقال: بأنّ ذكر وصف الفسق في الآية لدخالته في الحكم بوجوب التبين الشديد والأكيد الذي بيّنته الآية فغاية ثبوت المفهوم الجزئي له أنّه بانتفائه ينتفي هذا الحكم المؤكد الشديد في الجملة في خبر العادل ولكنه لا ينافي ثبوت وجوب تبيّن غير مؤكّد فيه أيضاً.

فالحاصل ذكر الوصف إذاكان بحسب مناسبات الحكم والموضوع دخيلاً في تأكد حكم وشدة ملاكه كما في قولك: (أكرم العالم المتبحِّر) لا يكون مقتضياً لانتفاء أصل الحكم حتى بنحو السالبة الجزئية؛ لأنّ هذا المقدار من الدخالة في الحكم وهو الدخالة في شدته وتأكده أيضاً غرض عرفي صالح لذكر القيد فلا يكون ذكره لغواً لكي يتوقف على ثبوت المفهوم الجزئي، كما أنّه لا يكون خلاف قاعدة احترازية القيود لكونه دخيلاً في شخص هذا الحكم المؤكد. وهذا ما يستفاد من كلام السيد الشهيد أخيراً في دفع التقريب السادس فراجع وتأمل.

ص ٣٤٨ قوله: (٢\_ما اختاره الشيخ ﷺ ...).

ذكر في تقريب الدلالة على حجّية خبر العادل بناءً على المفهوم للآية أنّها تدل على انتفاء وجوب التبيّن إذا كان المخبر عدلاً، فإذا لم يجب التبيّن فإما أن يرد وإمّا أن يقبل بلا تبيّن، والأوّل يجعله أسوأ من خبر الفاسق، والثاني يساوق الحجّية. وأفاد الشيخ الأعظم والميرزا أنّ الحاجة إلى مقدمة عدم الأسوئية مبني على أن يكون الوجوب نفسياً لا شرطياً أي شرطاً للعمل بخبر الفاسق؛ إذ يكون المفهوم عندئذ إذا أريد العمل بالخبر فلا يشترط التبيّن إذا جاء به العادل وهو يساوق الحجّية<sup>(١)</sup>.

وأصرّ المحقق العراقي على الحاجة إلى مقدمة عدم الأسوئية على كل تقدير ، وتحقيق الحال أن يلاحظ محتملات وجوب التبيّن فنقول كما في الكتاب:

١ ـ إذا كان الوجوب نفسياً لا يفيد ضم مقدمة عدم الأسوئية كما هو مذكور في الكتاب، وهذا الاحتمال باطل في نفسه.

٢ ـ الارشاد المحض إلى عدم حجّية خبر الفاسق، وهذا هو ظاهر الآية؛ لأنّ هذا اللسان أحد ألسنة نفي الحجّية والعلمية، وبناءً عليه لا نحتاج إلى مقدمة الأسوئية، إلّا انّ تسمية هذا بالوجوب الشرطي في غير محله.

٣ - الوجوب الشرطي للتبيّن لجواز أو وجوب العمل بخبر الفاسق بأن يكون مفاد المنطوق اثبات شرطية التبيّن لجواز العمل بخبر الفاسق فيكون مفاد المفهوم نفي الشرطية إذا كان المخبر عدلاً.

وعلى هذا نحتاج إلى مقدمة خارجية لأنّ الشرطية لا تفي أكثر من الملازمة وانّه إذا وجب هذا وجب ذاك، وامّا هل يجب ذاك أم لا فلا يدل عليه دليـل الشرطية، فلعله يحرم العمل بخبر العادل حتى مع التبيّن، إلّا أنّ هذا يجعله أسوأ من خبر الفاسق بل غير معقول في نفسه لاستلزامه الردع عن القطع والتبيّن.

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول: ١٦٥.

إلّا أنّ هذا الاحتمال خلاف الظاهر، إذ لو أريد جعل جواز العمل شرعاً - الذي يساوق الحجّية - مشروطاً بالتبيّن فهذا غير معقول، ولو أريد جعل منشأ انتزاعه وهو حرمة العمل بخبر الفاسق بلا تبيّن والذي قد ينتزع منه عقلاً انّ جواز العمل به مشروط بالتبيّن<sup>(۱)</sup> فيكون المجعول بهذا اللسان ذلك المنشأ للانتزاع كما يقال في سائر موارد الشرطية والجزئية، فهذا وإن كان معقولاً ثبوتاً إلّا أنّه غير صحيح اثباتاً؛ لأنّ العمل عندئذٍ بالعلم لا بالخبر، فعدم جعل الحجّية له لا يوجب انتزاع شرطية التبيّن للعمل به إلّا بالمسامحة المستهجنة عرفاً؛ إذ فوجوبه عقلي من جهة القطع به لا شرعي، فليس هنا جعل شرعي ملازم مع فوجوبه عقلي من جهة القطع به لا شرعي، فليس هنا جعل شرعي ملازم مع أن يرجع إلى مجرد تعبير لفظي لا شرطية كما هو معنى الوجوب الشرطي. اللهم إلّا فيرجع إلى الاحتمال السابق.

٤ - الوجوب الطريقي للتبيّن بمعنى وجوب الاحتياط إمّا بتحصيل العلم بالواقع أو الامتثال الاحتياطي، وهذه مرتبة من منجزية وحجّية خبر الفاسق في قبال الأصول الترخيصية، وانتفاء هذا الوجوب لا يساوق حجّية خبر العادل إلّا بعد ضم عدم الأسوئية.

إلاَّ أنَّ هذا الاحتمال خلاف الظاهر كما ذكر في الكتاب فإنَّه كان ينبغي أن يقول: فلا تتركوا خبره وخذوا به ولو من باب الاحتياط، وكان ينبغي أن يعلل باحتمال اصابة الفاسق للواقع لا بالعكس والتحذير من احتمال كذبه.

 <sup>(</sup>١) وهو معنى إذا أريد العمل به وجب التبيّن؛ لأنّ المقصود ليس انّ له أن يريد العمل وله أن لا يريد
فلابد أن يراد جواز العمل بالمعنى الأعم.

٥ – الوجوب الغيري للتبيّن مع ارادة الأعم من تحصيل العلم والظن، وهذا ما ذكره العراقي شيخ بعد أن جعل احتمال الوجوب الشرطي بمعنى الشرطية التي هي حكم وضعي انتزاعي خلاف الظاهر فأرجع الوجوب الشرطي إلى وجوب التبيّن بالمعنى الأعم من العلم والظن \_ ليبقى معقولية العمل بالخبر \_ وجوباً غيرياً مقدمة لامتثال الوجوب النفسي الطريقي للعمل بخبر الفاسق بعد تحصيل الوثوق به وانتفاء هذا الوجوب الغيري للتبيّن، أعني خبر العادل لا يلازم حجيته ما لم والجواب الموئية، والجواب مقدمة لامتثال الوجوب النفسي الطريقي إلا بضم مقدمة عدم الأسوئية، والجواب ما ما ما مقدمة عدم الأسوئية، والجواب ما لم من العلم والظن علي أم من أم مقدمة لامتثال الوجوب النفسي الطريقي العمل بخبر الفاسق بعد تحصيل الوثوق مقدمة لامتثال الوجوب النفسي الطريقي إلا بضم مقدمة عدم الأسوئية، والجواب ما لم يثبت وجوب العمل به النفسي الطريقي إلا بضم مقدمة عدم الأسوئية، والجواب ما في الكتاب.

٦ - أن يكون الأمر بالتبيّن ارشاداً إلى حكم العقل بلزوم تحصيل العلم بالواقع حيث لا حجة ، وهذا ما اختاره العراقي شيّ بناءً على ارادة التبيّن العلمي ، إذ على أساسه لا يمكن أن يكون الأمر بالتبيّن لا نفسياً ولا شرطياً ، إذ ليس العمل حينذاك بالخبر بل بالعلم ، فيكون عدم حجّية خبر الفاسق مستفاداً بالملازمة من الأمر الارشادي إلى لزوم تحصيل العلم في مورده . إلّا انّ انتفاء هذا الأمر الارشادي في مورد خبر العادل كما يمكن أن يكون من جهة الحجّية يمكن أن يكون من جهة العلم بكذب خبره فلابد من ضم عدم الأسوئية .

وقد أشكل عليه السيد الشهيد:

تارة: بأنّ العقل لا يحكم بلزوم تحصيل العلم بل بالأعم منه ومن الاحتياط، فليس متعلق الأمر بالتبيّن نفس متعلّق حكم العقل ليحمل على الارشاد، وهذا يمكن أن يجاب عليه بأنّ الآية تأمر بتحصيل العلم حينما يراد الأخذ بمضمون الخبر المحتمل الذي يساوق عدم الاحتياط فيمكن أن يكون ارشاداً إلى حكم العقل، إذ ليس أمراً بتحصيل العلم مطلقاً حتى في قبال الاحتياط بل على تقدير ترك الاحتياط وارادة العمل بالنبأ.

وأخرى: بأنّ الآية علّقت وأناطت وجوب التبيّن على الفسق مع انّ الحكم العقلي المذكور ليس معلقاً عليه.

**والجواب**: أنَّه أُريد بذلك الارشاد إلى عدم حجيته لا التعليق، فالحكم العقلي المذكور فرع عدم الحجّية لخبر الفاسق، فترتبه بهذا الاعتبار.

وإن شئتم قلتم: بأنّ مجيىء الفاسق دخيل في عدم الحجّية الدخيل فـي وجوب التبيّن وظهور أخذ عنوان في دخله في حكم لا يشترط فيه الدخـل المباشر بل يكفي فيه هذا المقدار.

وثالثة: بأنّ الخبر المعلوم كذبه أيضاً مصداق للحكم العقلي المرشد إليه؛ إذ يصدق فيه أيضاً بأنّه لا مؤمن إلّا القطع بالواقع لعدم إمكان حجيته؛ لأنّ وجوب تحصيل القطع ليس تكليفياً بل لابدية عقلية عملية، فلا يقال بأنّ ثبوته في مورد القطع بالواقع تحصيل للحاصل، فإذا لم يكن خبر العادل غير معلوم الكذب بحجة لزم ثبوت اللابدية المذكورة في تمام موارد الاخبار وهو خلف المفهوم فلابد من فرض حجّية خبر العادل غير معلوم الكذب بلا حاجة إلى ضم الأسوئية.

وفيه: ما ذكر في حاشية الكتاب من انّ الأمر بالتبيّن أمر مقدمي عقلي مترشح من اللابدية العقلية لا أنّه نفس اللابدية العقلية ، وإلّا لم تكن اللابدية منتفية حتى في خبر العادل بناءً على حجّيته فالمنتفي هو الأمر بالتبيّن و تحصيل العلم الذي هو لزوم عقلي مقدمي . ومن الواضح انّ هذا موضوعه ما إذا لم يكن علم بالكذب فيكون هذا الأمر العقلي المقدمي منتفياً في موارد العلم كموارد الحجة . والجواب الفني على كلام العراقي ما ذكر في الحاشية أيضاً، مضافاً إلى أنّ الأمر بالتبيّن العلمي إمّا أن يكون ارشاداً إلى عدم جعل الحجّية من قبل المولى لخبر الفاسق ولو من باب كونه ملزوم وجوب تحصيل العلم عقلاً فيكون المدلول أمراً مولوياً هو عدم الحجّية لخبر الفاسق فيكون مفهومه الحجّية لخبر العادل لانفي وجوب تحصيل العلم لكي يحتاج إلى مقدمة عدم الأسوئية ولو بلحاظ فرض العلم بالكذب، وهذا هو التقريب الأوّل المختار. وإمّا أن يكون ارشاداً إلى الحكم العقلي بلزوم تحصيل العلم من دون الدلالة على عدم حجّية خبر الفاسق، فلا يثبت المفهوم للآية أيضاً.

إلّا أنّ هذا خلاف الظاهر جداً، إذ معناه عدم بيان حكم خبر الفاسق شرعاً؛ لأنّ هذا الحكم ليس موضوعه خبر الفاسق، بل مطلق ما لا يكون علماً ولا علمياً، ولعلّ هذا حاق مقصود السيد الشهيد ﷺ من الاعتراض الثاني المتقدم.

كما انّ عدم الأسوئية في التقريب المذكور بمعنى كون خبر العادل مـعلوم الكذب أسوئية تكوينية معلومة العدم وليست أسوئية تشريعية.

ص ٣٥٣ قوله: (ولا ينبغي الاستشكال...).

حاصل الاعتراض على هذا البيان للمفهوم والذي هو بيان المحقق العراقي بروحه على ما يظهر من مراجعة كلامه يتضح على ضوء مقدمة نبيّن فيها ملاك دلالة الشرطية على مفهوم وحاصلها: انّ اقتناص المفهوم يتوقف على تمامية شرطين:

 ١ - أن لا يكون انتفاء الشرط مساوقاً مع انتفاء موضوع الجزاء كما في (إن رزقت ولداً فاختنه) وإلّا لم يكن موضوع للمفهوم كما تقدم بالبيانين المذكورين

## في الكتاب.

٢ - أن يكون الشرط تقييداً للحكم في الجزاء وتعليقاً لثبوته على تقدير ثبوت الشرط، وهو يتوقف على أن يلحظ الجزاء حكماً وموضوعاً مفروغاً عنه وثابتاً في المرتبة السابقة على الشرط لكي يقيد مطلق حصصه بالشرط فيدل بذلك على انتفاء مطلق حصصه على الشرط لكي يقيد مطلق حصصه بالشرط فيدل بذلك الرثبات بل سيق الشرط مساق فرض موضوع الجزاء فلا مفهوم له؛ إذ لا يمكن الرثبات بل سيق الشرط مساق فرض موضوع الجزاء فلا مفهوم له؛ إذ لا يمكن اجراء الإطلاق المذكور في التعليق حينئذٍ، وهذا هو مقصود سيدنا الشهيد شرى من الجزاء داخلاً تحت دائرة الفرض والتقدير الشرطي ولا يرد عليه المكلم في الحكم في الجزاء داخلاً تحت دائرة الفرض والتقدير الشرطي . ولا يرد عليه المكلم لي الحكم في الجزاء داخلاً تحت دائرة الفرض والتقدير الشرطي . ولا يرد عليه المكال السيد الحائري في هامش كتابه فراجع وتأمل.

وعلى ضوء هاتين المقدمتين نقول:

لا مفهوم لآية النبأ وذلك لوجهين:

أوَّلاً - انثلام الشرط الثاني، فإنّ الجملة لم ترد بعنوان إن جاءكم الفاسق بالنبأ فتبينوا، وإنّما وردت بعنوان إن جاءكم فاسق بنبأً فتبينوا.

وثانياً \_ عدم احراز الشرط الأوّل، فإنّه لو فرض انّ مرجع الضمير في التبيّن نبأ الفاسق فانتفائه بانتفاء الشرط عقلي، والظاهر انّه كذلك؛ لأنّ مرجع الضمير هو المعنى المشخص لا النكرة، فلو قال: النبأ إن جاءكم به الفاسق فتبينوا صحّ فرض الموضوع طبيعي النبأ المعرّف باللام الدالّ على فرض وجوده، وامّا حيث جاء النبأ نكرة فلابد من أن يكون مرجع الضمير هو الطبيعي المتخصص والمتعين ولو بتعدد الدال والمدلول فيما جاء به الفاسق؛ لأنّ الضمير من المبهمات التي بحاجة إلى تعيينه من خلال مرجعه ، ولهذا لو قال : (جاءني رجل وأكرمته ) كان المرجع الرجل الخاص لا طبيعي الرجل ولو ضمن فرد آخر .

ثمّ انّ للسيد الخوئي بياناً آخر في دورته الثالثة لا ثبات المفهوم للآية وحاصله: انّ الجزاء إذا كان متوقفاً عقلاً على الشرط ف التعليق ليس مولوياً فلا مفهوم بخلاف ما إذا لم يكن كذلك، فما كان من الأوّل فالتعليق فيه ارشاد إلى حكم العقل وليس تقييداً للحكم بخلاف الثاني فيتمّ المفهوم بلحاظه، وهذا هو الميزان في ثبوت الموضوع بانتفاء الشرط وعدمه، وعلى هذا الأساس لابد أن يلاحظ ما يقع في الشرط من القيود، فإن كان مما يتوقف عليه الجزاء عقلاً المفهوم، وفي المقام الشرط بحسب التحليل مركب من جزئين: النبأ، وكون المفهوم، وفي المقام الشرط بحسب التحليل مركب من جزئين: النبأ، وكون توقف عليه عقلاً، فيكون أحدهما وهو النبأ موضوعاً للحكم المذكور في الجزاء؛ التوقفه عليه عقلاً، فلا مفهوم بلحاظه، والجزء الآخر وهو كون الآتي به فاسقاً ممّا لا يتوقف عليه الجزاء عقلاً فيكون التقييد مولوياً بلحاظه فتدل القضية على المفهوم بالنسبة إليه ومفاده عدم وجوب التبيّن عند انتفاء كون الآتي به فاسقاً وهو المطلوب<sup>(۱)</sup>.

وهذا البيان واضح الضعف؛ لأنّ تشخيص كون الجزاء متوقفاً عـقلاً عـلى الشرط فرع تحديد ما هو موضوع الجزاء في الرتبة السابقة، فـإنّ المـوضوع للتبيّن إن كان نبأ الفاسق فهو ينتفي عقلاً بانتفاء الشرط، بخلاف ما إذاكان طبيعي النبأ أو النبأ الجائي، فالمهم اثبات ما هو الموضوع للجزاء في المرتبة السابقة.

<sup>(</sup>١) راجع مصباح الأصول: ص ١٥٨.

والغريب انّه صرّح بأنّ تشخيص ذلك يكون بالاستظهار العرفي ومع ذلك لم يبيّن في المقام وجه افتراض انّ الموضوع للجزاء ذات النبأ لا نبأ الفاسق.

ثمّ انّ الوارد في تقريراته انّه في الدورة السابقة أنكر المفهوم باستظهار انّ الموضوع ليس هو النبأ بل الفاسق والتبيّن متوقف على مجيئه بالنبأ عقلاً، فمفاد الآية انّ الفاسق إن جاءكم بنبأ فتبيّنوا نظير ذلك إن أعطاك زيد ردهماً فتصدق به الذي يكون الموضوع فيه زيد، وله حالتان: حالة اعطاء الدرهم وحالة عدم اعطائه، إلّا أنّ حالة عدم اعطائه يكون التصدق منتفياً بانتفاء موضوعه فلا دلالة للآية على الموضوع.

وهذا الكلام غريب بظاهره فإنّه وقع فيه الخلط بين ما هو موضوع الشرطية وما هو موضوع الحكم في طرف الجزاء، فإنّ ما يستلزم السالبة بانتفاء الموضوع إنّما هو انتفاء موضوع الجزاء لا موضوع القضية الشرطية.

ولعلّ واقع مقصوده دام ظله ما ذكره السيد الشهيد ﷺ في الدورة الثانية من انّ الشرطية لوكان لها موضوع مستقل عن موضوع الجزاء فلا مفهوم لها حتى إذا لم يكن انتفاء الشرط مستلزماً لانتفاء موضوع الحكم في طرف الجزاء.

إلا ان السيد الشهيد طبق هذه النكتة على العكس بحيث أنتج ثبوت المفهوم للآية وحصول جواب ثالث على شبهة أن الشرطية مسوقة لتحقق الموضوع، حيث استظهر ان ما هو الموضوع المقدر وجوده للشرطية هو طبيعي النبأ، ومجيىء الفاسق به هو الشرط والتبيّن عن النبأ هو الجزاء فيكون الموضوع وهو النبأ بحكم كونه موضوعاً لأصل الشرطية مقدّر الوجود فيستحيل أن تكون الشرطية مسوقة لتحققه. وهذا الكلام يمكن أن يناقش فيه بوجهين:

أحدهما: أنّه لا دليل على انّ هناك موضوعاً للشرطية وهو طبيعي النبأ لا نبأ الفاسق أو الفاسق \_كما ذكر ذلك السيد الخوئي دام ظله \_.

الثاني : أنّ أصل هذا الكلام محل منع فإنّه إن أريد بموضوع الشرطية موضوع جملة الشرط المفروض وجوده فيها من قبيل زيد في إن أعطاك زيد درهماً، والختانان في إذا التقى الختانان، والولد في إذا رزقت ولداً، فهذا لا وجه لأن يكون قيداً في التعليق، والجملة الشرطية، بل هو قيد في جملة الشرط فقط، كما أنّه لا وجه لفرض عدم المفهوم عند انتفائه إذا فرض بقاء موضوع الجزاء كما في مثال إن رزقت ولداً فتصدق على الفقراء، فإنّه يدل على عدم وجوب التصدق إن لم يرزق ولداً، وإن أريد بموضوع الشرطية ما يكون خارجاً عن جملة الشرط ومستقلاً عنه، لا ان يكون قيداً للشرطية فهذا بنحو الموضوع غير ممكن بالدقة وإنّما ينبغي أن يكون بنحو الشرط لأنّ الشرطية جملة فلا تقع محمولاً.

والظاهر انّ هذا هو مقصود السيد الشهيد من التطعيم بالحملية لا الحملية بالدقة، ومثاله: الولد إن رزقته ذكراً فتصدق على الفقير الذي هو في قوة قولك: إن جاء لك مولود فإن كان ذكراً فتصدق على الفقير، وهذا لا يدلّ على أنّه إن لم يجيىء لك مولود أصلاً لا يجب التصدق على الفقير لانتفاء الشرطية عندئذٍ بانتفاء موضوعها؛ لأنّ نفس الشرطية أصبحت معلقة على فرض وجود المولود كما هو واضح.

إلّا انّ هذا بحاجة إلى ما يدلّ على تعليق أصل الشرطية على شرط وإلّاكان الظاهر تعدد الشرط، فإذا قال: إن رزقت ولداً ذكراً فتصدق على الفقير، كان الشرط مجموع الأمرين والذي ينتفي بانتفاء أحدهما كما هو واضح. ص ٣٦١ قوله: (والجواب على هذا الاعتراض واضح...).

وحاصله: انّ طبيعي النبأ إذا فرض موضوعاً للجزاء وهو متعلق الشرط، فحيث انّ طبيعي النبأ له انحلال واحد فيكون لا محالة هذا الانحلال محفوظاً في طرف الجزاء والشرط معاً، فيكون مفاد الجملة انّ كل نبأ إذا جاء به الفاسق يجب التبيّن عنه لا إذا جاء الفاسق بغيره؛ لأنّ هذا خلف الانحلال.

لا يقال: على هذا يكون مفاد الحصر كل نبأ إذا جاء به الفاسق وجب التبيّن عنه أي النبأ الشخصي الجزئي ، ومن الواضح انّ انتفاء مجيىء الفاسق بذلك النبأ الشخصي يستلزم السالبة بانتفاء الموضوع فلا يكون تعليق .

فإنّه يقال: حيث إنّ ذلك النبأ الشخصي ملحوظ مفروض الوجود في طرف موضوع الجزاء بقطع النظر عن الشرط وفي المرحلة السابقة عليه فيكون الشرط لا محالة كون الجائي بالنبأ فاسقاً ، وهذا ليس من السالبة بانتفاء الموضوع.

وبعبارة أخرى: الخبر الجزئي منحل تحليلاً وذهـناً إلى الحصة الخـاصة لطبيعي النبأ وكونها من قبل الفاسق، والحيثية الأولى مأخوذة مفروضة الوجود في المرتبة السابقة على الشرط، فلا يكون انتفاء الخصوصية مستلزماً لانتفاء موضوع الحكم بحسب عالم المفاهيم والتحليل الذهني عن القضية وإن كـان مستلزماً لذلك بحسب الوجود الخارجي نظير قولك هذا الإخبار إن كان إخباراً من قبل الفاسق فتبيّن عنه، أو يجعل الموضوع النبأ بمعنى المخبر به لا الإخبار، فيكون المعنى انّ كل مخبر به إذا جاء به الفاسق وجب التبيّن عنه، بمعنى عدم جواز الاستناد فيه إليه وعدم حجيته، ومفهومه إذا لم يجيىء به الفاسق بأن جاء به العادل لا يجب التبيّن فيكون حجة، ولا محذور في أن يكون في فرض مجيء الفاسق به النبأ حجة إذا جاء به العادل أيضاً؛ لأنّ مفاد المنطوق وهو عدم حجّية مجيىء الفاسق به ثابت أيضاً فيه.

ثمّ انّ اشكال المحقق الاصفهاني شيّ لو تمّ أوجب سقوط المفهوم مطلقاً حتى فيما إذا كان الموضوع جزئياً أو كان موضوع الجزاء غير راجع إلى موضوع الشرط كما في مثالي: (إن جاءك زيد فأكرمه وإن رزقت ولداً فتصدق على فقير) فإنّ الاشكال مع تغيير جزئي في التقرير جارٍ فيهما أيضاً حيث يقال: إن كان الشرط قيداً في الجزاء فوجوب الاكرام موضوعه زيد الجائي، والفقير الموجود بعد رزق الولد؛ ومن الواضح انتفاء هذا المفهوم بانتفاء الشرط فينتفي الحكم من الباب السالبة بانتفاء الموضوع لا المحمول، وإن لم يكن الشرط قيداً في موضوع أعني على فرض مجيىء زيد ورزق الولد حتى لما إذا كان الالارام والتصدق قبل أعني على فرض مجيىء زيد ورزق الولد حتى لما إذا كان الاكرام والتصدق قبل مشمولاً لاطلاق المنطوق؛ لأنّ المنطوق في طرف الجزاء مطلق وجوب اكرام مشمولاً لاطلاق المنطوق؛ لأنّ المنطوق في طرف الجزاء مطلق وجوب اكرام زيد والتصدق على الفقير الصادق على الموتراء مولي الواد كما إذا مشمولاً لاطلاق المنطوق؛ لأنّ المنطوق في طرف الجزاء مطلق وجوب اكرام

فما في تقرير السيد الحائري من اختصاص الإشكال بما إذا كان موضوع الجزاء كلياً وكان راجعاً إلى ما هو موضوع الشرط غير صحيح.

وكذلك ظهر بالبيان المتقدم انّه لا موضوع لإشكال آخر سجله في الحاشية وكأنّه بنى على تصور الانحلال في نفس الشرط أعني مجيىء الفاسق لا في موضوع الجزاء وهو النبأ. كما أنَّ الجواب الذي جعله هو الجواب الصحيح ليس إلَّا مجرد دعوى عرفية غير مفهومة ، فإنّه إذا كان الشرط قيداً في موضوع الجزاء ولو في مرتبة طولية وكان هذا مفهوماً من الشرطية فلماذا يكون المفهوم مع ان انتفائه انتفاء للموضوع ما لم نرجع إلى النكتة التي بيّناها في الكتاب للطولية المذكورة فراجع وتأمل.

ص ٣٦٦ الهامش.

الجواب على ما ذكر في الهامش يمكن أن يكون بأحد وجهين:

١ - انّ إخبار الكليني بنطق الصفار بنفسه إخبار بالملازمة الاتفاقية بين عدم كذبه -ذات عدم كذبه - وصدور النص عن المعصوم؛ لأنّه عالم بهذه الملازمة وجداناً لكونه عالم بنطقه فنتمسك بدليل الحجّية لاثبات هذه الملازمة التي يكون إخبار الكليني عنها بلا واسطة، وذات عدم الكذب ثابت لنا بحسب الفرض إمّا وجداناً أو تعبداً فيثبت اللازم لا محالة.

ولعلّ هذا هو مقصود السيد الشهيد ﷺ ، فكأنّه يـدعي المـلازمة الاتـفاقية والمقارنة بين عدم الكذب بالفعل خارجاً وبين صدور النص ولو لم تكن ملازمة عقلية بينهما ، ولا حاجة إلى الملازمة العقلية .

وكون هذه الملازمة هو الحصة الخاصة أي المقرونة مع نطق الصفار خارجاً لا يضر بعد أن كان هذا القيد بنحو قيد الواجب لا الوجوب كما أفيد في المتن؛ إذ ليس إخباره بها معلقاً على نطق الصفار بل إخبار بها بالفعل وبتحقق قيدها.

۲ ـ أن نلاحظ الملازمة العقلية بين صدور النص عن المعصوم وبين مجموع أمرين: إخبار الصفار بذلك وعدم كذبه ـ على تقدير إخباره به ـ وهذه الملازمة ثابتة سواءً أخبر الكليني بشيء أم لا، غاية الأمر لابد من احراز شرطها ليثبت الجزاء وهو الحكم الشرعي، وبالامكان اثبات شرطها بدليل حجّية خبر الواحد بلا واسطة حيث نثبت الجزء الأوّل منه بتطبيق دليل الحجّية على خبر الكليني، حيث انّه يخبر مباشرة عن إخبار الصفار ونثبت الجزء الثاني بتطبيق دليل الحجّية على خبر الصفار بوجوده الواقعي، حيث إنّ مفاد دليل الحجّية انّ كل ثقة إذا أخبر فلا يكذب في إخباره فيثبت الجزء الثاني وهو نفس القضية التعليقية تعبداً من قبل تطبيق دليل الحجّية على خبر الصفار بوجوده الواقعي، والتطبيقان عرضيان واحد بمجموع امارات وطرق عديدة كل منها يثبت بعضها، وهذا الجواب يقترب روحاً من الوجه الثاني الذي ذكره السيد الشهيد في المتن.

إن قيل: هذا معناه أنّ تطبيق دليل الحجّية على خبر الكليني ولو بلحاظ المدلول الالتزامي لإخباره الذي هو نفس الحكم الشرعي يتوقف على جعل الحجّية في المرتبة السابقة للخبر وإلّالم يمكن اثبات الشرط للملازمة المخبر بها من قبل الكليني، وهذا رجوع وعود على المحذور العقلي وهو توقف شمول الحجّية لخبر الكليني على ثبوتها في المرتبة السابقة بحيث لولا ثبوتها لم يكن يمكن اثبات الحكم الشرعي بخبر الكليني، وهذه هي روح المحذور.

ودعوى: انّ دليل الحجّية نطبقه على خبر الصفار بوجوده الواقعي سواء أخبر الكليني عنه أم لا، لا يكفي في دفع المحذور وإلّا لكفى أن يقال انّ ترتب الأثر الشرعي على خبر الكليني يتوقف على ثبوت الحجّية لخبر الصفار بوجوده الواقعي وهو فرد آخر غير خبر الكليني فلا تتوقف موضوعيته لدليل الحجّية على ثبوت الحجّية له، بل لغيره فلا محذور. قلنا: هذا غير المحذور المتقدم، فإنّ المحذور المتقدم كان عبارة عن انّ أثر خبر الكليني إنّما هو الحجّية التي هي نفس الحكم المراد جعله له إذا كان له ذلك الأثر.

وهذا المحذور يندفع بما ذكر، حيث يكون الأثر لخبر الكليني المأخوذ في موضوع جعل الحجّية له الحكم الشرعي بوجوب السورة مثلاً لا الحجّية، فوجوب السورة يكون هو الأثر الشرعي المصحح لجعل الحجّية لكل من إخبار الكليني وإخبار الصفار معاً وهو غير جعل الحجّية، فاندفع المحذور السابق بكلا تقريبيه. وأمّا ما ذكر فهو محذور آخر محصله أنّ الحجّية ثبوتها على خبر الكليني فرع ثبوتها على خبر الصفار ولو بوجوده الواقعي في المرتبة السابقة فيستحيل جعلهما معاً؛ لأنّه يلزم تقدم المتأخر إذا فرض وحدة الجعل.

وجوابه واضح، فإنّه لا توقف في البين؛ إذ أي فرق بين إخبار الكليني وإخبار الصفار بعد أن كان كل واحد منهما يخبر عن جزء الموضوع، فإذا كان الاثبات في كل منهما في طول الآخر لزم الدور وهو محال في نفسه، فالاثباتان في عرض واحد لا محالة، وليس أحدهما متوقفاً على الاثبات الآخر في الرتبة السابقة، بل ثبوته معه.

وإن شئت قلت: يتوقف على ثبوته لو كان الآخر ثابتاً بنحو القضية الشرطية فلا دور ولا توقف، فلا تقدم للمتأخر.

وبهذا يتضح انّه لا طولية بحسب الحقيقة في باب الإخبار مع الواسطة ليطبق فيها جواب المشهور من الانحلال وإن كان على فرض الطولية فالانحلال جواب تام في نفسه أيضاً على ما سيأتي. وقد يقال: إنّ الطولية تصح فيما إذا أخبر الثقة عن وثاقة الراوي كشهادة الشيخ والنجاشي بوثاقة راو معين \_ مثلاً شهادة الشيخ في رجاله بوثاقة سهل ابن زياد \_ فإنّه في مثله لا يتم شيء من الجوابين المذكورين في المقام الأوّل؛ لأنّ إخبار سهل عن قول المعصوم محرز وجداناً بحسب الفرض، وإنّما الشك في وثاقته، وليس صدور الحكم متوقفاً على وثاقة الشيخ وسهل واقعاً بمعنى عدم كذبهما، بل متوقف على عدم كذب سهل فقط، وعـدم كـذبه لا يثبت فيكون الأثر الشرعي المتوي المحيد عدم كذب سهل فقط، وعـدم كـذبه لا يثبت في في في في في في في في معنى لائن إخبار سهل عن قول المعصوم محرز وجداناً بحسب الفرض، وإنّما الشك في وثاقته، وليس صدور الحكم متوقفاً على وثاقة الشيخ وسهل واقعاً بمعنى عدم كذبهما، بل متوقف على عدم كذب سهل فقط، وعـدم كـذبه لا يثبت في فيكون الأثر الشرعي المتر تب على خبر الشيخ وشهادته نفس حجّية خبر الثقة لعرب أي انّه في طول جعل الحجّية لخبر الثقة بكون خبر الشيخ ذا أثر شرعي وهو نفس هذا الأثر لا غير، أي انّه في طول جعل الملازمة؛ إذ لا ملازمة بين وثاقة سهل وبين مرعي صدور الحكم عن الملازمة تعبدية حاصلة من في في في في منا وثاقة معل وبين الملازمة تعبدية حاصلة من فقس جعل الحجّية لخبر الثقة بكون خبر الشيخ ذا أثر شرعي وهو نفس هذا الأثر لا غيره متو الملازمة؛ إذ لا ملازمة بين وثاقة سهل وبين المنور الحكم عن المعصوم، وإنّما الملازمة تعبدية حاصلة من نفس جعل الحجّية لخبر الثقة بكون خبر الشيخ أثر الشرعي مدور الحكم عن المعصوم، وإنّما الملازمة تعبدية حاصلة من نفس جعل الحجّية لخبر الثقة بكون خبر الثقة بعن المعصوم، وإنّما الملازمة تعبدية حاصلة من نفس جعل الحجّية لخبر الثقة بلون الحم عن المعصوم، وإنّما الملازمة تعبدية حاصلة من نفس جعل الحجّية لخبر الثقة الخبر الثقة من نفس جعل الحجّية لخبر الثقة الخبر الثقة من نفس جعل الحجّية لخبر الثوبي أي الملازمة تعبدية حاصلة من نفس جعل الحجّية لخبر الثقة.

ولكن الصحيح إمكان اجراء ما ذكر في المقام الأوّل من الجواب بروحه في الشهادة بالوثاقة أيضاً، وذلك بأن نقول انّ صدور الحكم عن المعصوم لازم أنّ كل ثقة بوجوده الواقعي لا يكذب؛ إذ لو لم يكن صادراً فلابد من فرض كذب إمّا في توثيق الشيخ أو في إخبار سهل بذلك الحكم، ودليل حجّية خبر الثقة يتعبد بأنّ كل ثقة بوجوده الواقعي لا يكذب ويكون هذا التعبد في كل خبر ثقة بوجوده الواقعي في عرض الآخر من دون طولية بينهما.

وهكذا يتضح انّ الأثر المصحح لتطبيق دليل الحجّية على الأخبار دائماً هو الحكم الشرعي الفرعي وانّ الأخبار حتى الطولية تكون عرضية بلحاظه بحسب الدقة فتدبر جيداً. ص ٣٧١ قوله: (وفيه: إن أريد جعل خبر الكليني...).

حاصل الجواب: إن أريد علمية خبر الكليني تعبداً بـالنسبة إلى الحكم الشرعي، أي وجوب السورة فهو لا يخبر عنه وجداناً، نعم قد يفرض انّ له علم تعبدي به إلّا أنّ هذا رجوع إلى جوابنا في الدورة السابقة المتقدم مع جوابه.

وإن أريد علميته لاثبات خبر الصفار فذات خبر الصفار ليس هو العلم التعبدي وإنّما حجيته علم تعبدي فلابد من اثبات حجيته، فإن أردنا اثبات ذلك بتطبيق دليل الحجّية ابتداءً على المخبر به أي يكون إخبار الكليني محرزاً لنا إخبار الصفار فنطبق عليه نحن دليل الحجّية فيكون علماً تعبدياً أيضاً كما طبقناه على خبر الكليني، فمن الواضح أنّ هذا غير تام؛ لأنّ ما هو موضوع الحجّية الخبر بوجوده الواقعي لا التعبدي.

وبعبارة أخرى: الحكومة والاحراز هنا ظاهري لا واقعي ليمكن التـمسك بدليل الحجّية ابتداءً ومباشرةً، بل التمسك لاثبات ذلك الأثر يكون بعلمية خبر الكليني نفسه كما هو الحال في تمام موارد الحكومة الظاهرية.

وإن أردنا اثبات ذلك بعلمية خبر الكليني اثباتاً ظاهرياً وبحكومة ظاهرية، حيث انّ الإخبار عن ذات الخبر الواقعي إخبار عن لازمه وأثره الشرعي وهو الحجّية الثابتة عليه بوجوده الواقعي فهذا وقوع في المحذور، حيث إنّ هذا الأثر - وهو العلمية لخبر الصفار - مجعولة بنفس جعل العلمية لخبر الكليني فيلزم من أخذه في موضوعه محذور الطولية والدور.

ثمّ إنّ المذكور في الكتاب في ذيل هذا الجواب من صحته وتماميّته إذا اكتفينا في رفع التأمين والتنجيز العقليين بالعلم بالكبرى والصغرى بلا حاجة إلى العلم بالنتيجة التي هي فعلية المجعول؛ لأنّ إخبار الكليني يحرز الصغرى، والكبرى معلومة لنا وجداناً مما لا يمكن المساعدة عليه أيضاً؛ إذ العلم بذات الصغرى وحده لا يكفي للتنجيز أو التعذير ما لم يعلم بطر فيته وموضوعيته للكبرى. وإن شئت عبّرت: شمول الجعل واطلاقه له، فإنّه لو فرض محالاً التفكيك بين الأمرين أو فرض اجمال الجعل في نظره مع كونه واقعاً شاملاً له فلا تنجيز ولا تعذير، وهذه الطرفية والشمول غير محرزة وجداناً في المقام لعدم احراز إخبار الصفار وجداناً واثباته باخبار الكليني به بالملازمة العقلية كما هو في الإخبار بموضوع سائر الأحكام الشرعية رجوع في المقام إلى المحذور؛ لأنّ الطرفية للجعل فرع ثبوت ذلك الجعل في الرتبة السابقة، فإذا كان نفس الجعل الذي يراد تطبيقه على المورد لزم اشكال الطولية.

فالحاصل اثبات الطرفية للجعل باخبار الكليني كاثبات المجعول الفعلي من حيث الطولية وهي أمر واقعي ، وليس كالمجعول وهمياً . فالإشكال مسجل على مدرسة الميرزا النائيني ﷺ على كل حال .

ثمّ انّ هنا خلطاً في مصباح الأصول حيث انّه ذكر اشكال الطولية بتقريبه الثاني أوّلاً، وجعل جوابه الانحلال، وأنّ إخبار الصفار الذي يـثبت بـاخبار الكليني له حجّية أخرى غير ما يترتب على إخبار الكليني، وجعل الجواب على التقريب الأوّل للاشكال ما ذكره المحقق الخراساني من انّ القضية طبعية مع انّ الانحلال لابد منه في الاجابة على التقريب الأوّل أيضاً بلحاظ مرحلة المجعول والفعلية.

وما ذكر من الجواب إنّما يحلّ اشكال الطوليّة في عـالم الجـعل فـقط، وأمّا التقريب الثاني للاشكال \_والذي ذكره أوّلاً \_يكفي في الاجابة عليه بأننا لانطبق دليل الحجّية على اخبار الصفار الثابت بخبر الكليني؛ لأنّه اثبات تعبدي ظاهري لا واقعي أي حكومة ظاهرية ، وقد عرفت انّه في الحكومة الظاهرية يكون اثبات أثر المخبر به بنفس التعبد بحجية الاخبار أي بنفس حجّية خبر الكليني لا بحجية أخرى.

نعم، لابد أن يكون لاخبار الصفار بوجوده الواقعي ذلك الأثر، إلّا انّه من الواضح انّ الوجود الواقعي لخبر الصفار ليس في طول اخبار الكليني فاشكال الطولية لا يتم إلّا بتقريب واحد وهو التقريب الأوّل حسب تقريرنا كما ذكر صاحب الكفاية أيضاً.

وينبغي في الجواب عليه الجمع بين جواب الكفاية بـلحاظ عـالم الجـعل وجواب الانحلال بلحاظ عالم المجعول.

ص ٣٩٩ قوله: (الأولى في تحقيق حال أصل هذه التوقّفات المذكورة...)

حاصل المقصود أنّ الدليلين المتعارضين إذا كان كل منهما يرفع حجّية الآخر، فهذا هو الذي سوف نصطلح عليه في بحث التعارض بالورود من الجانبين في الحكمين الذين لا يمكن اجتماعهما معاً سواءً كانا واقعيين أو ظاهريين كالحجية في المقام.

وسوف يأتي انّه لا يمكن أن يكون كل منهما متوقفاً على عدم حجّية الآخر بالفعل؛ لأنّ هذا بنفسه التمانع بين شيئين وحكمين وهو دور محال سواء في التكوينيات كالضدين أو الأحكام، فلابد وأن يكون أحدهما على الأقل متوقفاً على عدم الآخر في نفسه، أي لولا الأوّل فإن كان كل منهما كذلك فلا يكون شيء منهما ثابتاً، أي لا تثبت لا حجّية السيرة ولا حجّية الآيات وإن كان أحدهما كذلك والآخر متوقف على عدم الأوّل بالفعل صار هو الفعلي لا محالة ، هذا بشكل كلي .

وأمّا في المقام فحيث إنّ حجّية السيرة – وبالتالي مخصصيته – ليست تعبدية بل من باب كونه علماً وجدانياً فلا يكون بابه باب جعل الحكمين المشر وطين بل في طرف العمومات حكم مجعول وهو الحجّية التعبدية ، وفي طرف السيرة أمر تكويني هو الحجّية الذاتية أي حصول العلم بالامضاء ، وهنا أيضاً يقال بأنّـه لا يعقل أن تكون حجّية العمومات متوقفة على عدم العلم بالامضاء ، والعلم بالامضاء متوقفاً على عدم حجّية العمومات؛ لأنّ هـذا بنفسه دور محال كالحجيتين التعبديتين إذا توقفت إحداهما على الأخرى بالفعل ؛ إذ لا فرق في استحالة التمانع بين شيئين بين أن يكونا اعتباريين ومجعولين أو واقعيين وتكوينيين أو أحدهما واقعياً تكوينياً والآخر اعتبارياً مجعولاً، فلابد من أن تكون إحدى الحجيتين على الأقل متوقفة على عدم الآخر في نفسه – أي العدم وتكون إحدى الحجيتين على الأقل متوقفة على عدم الآخر في نفسه مان مو تكوينيين أو أحدهما واقعياً تكوينياً والآخر اعتبارياً مجعولاً، فلابد من أن عدم القطع اللولائي ؛ لأنّ كل ظهور حجة ما لم يعلم بخلافه بالفعل أي على تقدير والمفروض في المقام انّه على تقدير حجية العمومات ليست متوقفة على والمفروض في المقام انّه على تقدير حجية العمومات ليست متوقفة على

إذاً فمقتضى الحجّية في طرف العمومات تامّ لانعقاد ذات الدلالة بحسب الفرض وعدم العلم بكذبها على تقدير حجيتها. وأمّا العلم الوجداني بالامضاء فلا يمكن أن يكون متوقفاً على عدم حجّية العمومات بالفعل لكونه مستلزماً للدور ولكونه في نفسه غير معقول أيضاً، فلابد وأن يكون متوقفاً على عدم حجّية العمومات في نفسها وبقطع النظر عن السيرة \_ أي عدم الحجّية اللولائية \_ امّا كونه يستلزم الدور فلما تقدم من أنّ توقف كل من الحجيتين عـلى عـدم الأخرى بالفعل دور محال، وامّا أنّه غير معقول في نفسه فلأنّ السيرة \_ كما تقدم \_ علم وجداني واستكشاف للامضاء من معلوله وهو وجود السيرة وعدم الردع الحجة عنها.

ومن الواضح أنَّ ما هو معلول الامضاء عدم الردع الحجة في نفسه لا عدم الردع الحجة الثابت هذا العدم للحجية نتيجة العلم بالامضاء وفي طوله؛ إذ المعلول معلول لذات العلة لا للعلم بها كما هو واضح.

وهكذا يتعين أن تكون حجّية العمومات متوقفة على عدم الحجّية الوجدانية للسيرة بالفعل، وأمّا حجّية السيرة فمتوقفة على عدم حجّية العمومات نفسها، والنتيجة ثبوت الرادعية دون المخصصية. ولو اكتفينا في الرادعية بذات الدلالة الرادعة أي اكتفينا باحتمال صدور الرادع أو احتمال حجّيته ولو لم يكن حجة بالفعل فالمسألة أوضح حيث تكون الرادعية فعلية وغير متوقفة على عدم المخصصية وعدم الحجّية للسيرة بخلاف العكس وهذا واضح.

ص ٤٠٢ قوله: ( ثالثاً إذا كانت المخصّصية ...).

حاصله: انّ الردع إذا توقف على عدم التخصيص توقف عدم العلم به على عدم العلم بعدم التخصيص؛ لأنّ انتفاء العلم بالمعلول متوقف على انتفاء العلم بعلته، وحيث إنّ حجّية السيرة \_ وبالتالي مخصصيتها \_ متوقفة على عدم العلم بالردع فتتوقف مخصصية السيرة على عدم العلم بعدم التخصيص أي على الجامع بين احتمال التخصيص أو العلم بالتخصيص، ولا يمكن أن يكون ثبوت شيء متوقفاً على العلم به أو الشك فيه. وببيان آخر: انّ هذا أيضاً دور؛ لأنّ عدم العلم بعدم التخصيص متوقف على عدم العلم بالردع؛ إذ لو علم به حصل العلم بعدم التخصيص فعاد عدم العلم بالردع متوقفاً على عدم العلم بالردع وهو دور. وهذا أولى من التعبير بأخذ العلم أو الشك في شيء في موضوعه؛ إذ الحجّية للسيرة ذاتية وليست جعلية ، فبابه باب العلة والمعلول التكوينيين لا الحكم والموضوع.

ويمكن أن يبيّن الاشكال على الكفاية بتوضيح آخر حاصله: أنّه لا يمكن أن تكون حجّية السيرة متوقفة على عدم العلم بالردع في المقام أي عدم ثبوت الردع؛ لأنّ معنى ذلك توقف حجّية السيرة على عدم حجّية الآيات بالفعل، والمفروض أنّ حجّية الآيات متوقفة على عدم حجّية السيرة بالفعل؛ لوضوح أنّ كل ظهور حجة ما لم يثبت أنّه حجة أو علم وجداني على خلافه فيلزم الدور؛ لأنّه عبارة أخرى عن توقف كل من الحجيتين على عدم الأخرى بالفعل، وقد من نفي أحد التوقفين وعلى الأقل بأن يكون متوقفاً على عدم الآخر اللولائي، أي عدم المقتضي للآخر، فإن ادعي ذلك في كلا الطرفين لم يثبت حجّية شيء منهما، وإن ادعي في أحد الطرفين وهو حجّية السيرة \_ كما هو الصحيح \_ ثبتت الرادعية وعدم المخصصية. أمّا دعواه في طرف حجّية السيرة \_ كما هو الصحيح \_ ثبتت فبلا موجب، بل قد عرفت أنّه خلاف الواقع.

وإن شئت قلت: انّ دعوى صاحب الكفاية بعدم ثبوت الرادعية ولو من جهة الاستحالة لا المخصصية ليلزم الدور فتثبت حجّية السيرة بناءً على كفاية عدم ثبوت الردع ليس بأولى من العكس وانّ المخصصية بعد أن كانت دورية فلا تثبت لا من باب الردع بل من باب دوريتها، ويكفي في حجّية الظهورات عدم ثبوت المخصص ولا يشترط عدمه واقعاً كما هو واضح.

نعم، على هذا التعبير يرد اشكال مذكور في الكتاب وهو انّ مخصصية السيرة إنّما هي من باب العلم الوجداني فمقام ثبوته عين مقام اثباته فإذا لم تـثبت المخصصية لم تكن واقعاً أيضاً، ولهذا يكون الأدق التعبير الأوّل في المقام.

وهكذا يتضح انّه كان يمكن بيان المطلب بصياغة ساذجة حاصلها: انّ توقف كل من حجّية السيرة وحجّية العمومات على عدم الآخر محال ؛ لأنّه بنفسه تمانع بين طرفين ودور على ما هو مبيّن في بحث الضد ومبيّن في بحث التعارض ، ولهذا يقال بأنّ المتعارضين كل منهما حجّيته معلّقة على عدم مقتضي حجّية الآخر لانفس حجّيته لكي لا يلزم الدور فكذلك في المقام . فامّا أن يقال بأنّ كل منهما متوقف على عدم مقتضي حجّية الآخر ، والذي يراد به في المقام الحجّية اللولائية فلا يكون شيء منهما حجّية السيرة بالفعل فتتم الرادعية ، وامّا احتمال العكس فلا موجب له بل خلاف الواقع أيضاً بعد ملاحظة انّ حجّية السيرة ذاتية تكوينية أي يراد بها حصول العلم الوجداني والذي مقام ثبوته عين مقام اثباته .

وبهذا البيان يظهر وجه الضعف فيما ذكره السيد الحائري في حاشيته (ص٥٣٦) من انّه على تقدير توقف حجّية الآيات على عدم حجّية السيرة في نفسها تعود السيرة حجة لعدم صلاحية الآيات للردع عنها حينئذٍ، فتكون النتيجة لصالح صاحب الكفاية.

فإنّ هذا إنّما يلزم لو فرض انّ حجّية السيرة ليست متوقفة على عدم حجّية الآيات في نفسها بل على عدم حجيتها بالفعل، وقد عرفت أنّه لو لم يكن العكس هو المتعين فلا اشكال في عدم تعين هذا الاحتمال بل يكون كل منهما متوقفاً على العدم اللولائي للآخر فلا يكون شيء منهما حجة كما هو الحال في سائر موارد التوارد بين الحكمين مع عدم احراز ما يكون منهما متوقفاً على عدم الآخر في نفسه وما يكون منهما متوقفاً على عدم الآخر بالفعل.

ص ٤٠٣ قوله: (فإنّه يقال: لا يحتمل في المطلقات التخصيص بلحاظ الزمن الأوّل بالخصوص ...).

هناك جواب أوضح من هذا وهو انّ عدم الردع في زمان المعصومين كاشف عن الامضاء للسيرة مطلقاً لانتهاء زمان الردع، فلو كان مفاد السيرة محدوداً زماناً عند الشارع لكان اللازم عليه أن يبيّن ذلك في أزمنة تشريعه فلا نحتاج إلى استصحاب بقاء حكم السيرة الذي هو من استصحاب عدم النسخ كما هو واضح.

ص ٤٠٦ قوله: (لا يقال: لِمَ لا تكون حجّية السيرة أيضاً موقوفة على عدم حجّية السيرة أيضاً موقوفة على عدم حجّية الاطلاقات ... ).

المقصود انّ حجّية السيرة متوقفة على عدم الردع، والرادع هو ما لا يكون محكوماً على تقدير حجّية السيرة لا مطلق الدلالة، فليس المقصود توقف حجّية السيرة على عدم حجّية الآيات بالفعل ليلزم الدور بل على عدم حجّية الآيات في نفسها ولكن بشرط أن تكون دلالتها مساوية مع السيرة لا أعم منها.

وحاصل الجواب انّ هذا غير معقول في باب المخصصات اللبية كالسيرة؛ لأنّ مخصصيتها ليست من باب القرينة بل من باب العلم الوجداني والذي يرفع موضوع حجّية الظهور مطلقاً، فكل ظهور محكوم في الواقع لمخصصية السيرة؛ لارتفاع موضوع حجّيته بها وهو الشك، فلو فرض اشتراط وجود ظهور غير محكوم لم يكن أي ظهور مانعاً ورادعاً عنها. نعم، لو أريد بهذا الكلام أنّـ ه لا يكفي ظهور واحد فضلاً عن إطلاق أو عموم للردع عن سيرة مرتكزة فذاك مطلب آخر صحيح يرجع إلى أحد الجوابين المختارين المتقدمين ولا ربط له بمحل الكلام من كفاية حجّية الرادع في الردع.

ص ٤١١ قوله: (تبقى في المقام شبهتان: إحداهما دعوى انحلال العلم ...)

الشبهتان يمكن ارجاعهما إلى شبهة واحدة، هي انّ المعلوم بالاجمال في دائرة الروايات أكثر بكثير من العلم بالاجمال في دائرة الشهرات، وبنحو بحيث يكون موارد الاجتماع من الآيات والشهرات يعلم فيه أيضاً بمقدار المعلوم بالاجمال في دائرة الشهرات فينحل العلم الإجمالي في دائرة الشهرات بالعلم الإجمالي في دائرة الشهرات التي فيها اخبار لتطابق المعلومين فيهما بخلاف العلم الإجمالي في دائرة الاخبار.

وقد أجاب عليه السيد الشهيد ﷺ بوجوه:

١ - أنّه كيف يمكن افتراض أنّ المعلوم بالاجمال في دائرة الاخبار أكثر من
المعلوم بالاجمال في دائرة الشهرات مع أنّ كاشفية الشهرة ليست بأقل من
كاشفية الاخبار.

وفيه : أوَّلاً ـ انَّ أكثر الشهرات يكون في موردها ما يصلح للمدركية من وجود خبر كما هو في مورد الاجتماع أو وجود عام فوقاني أو أصل عملي أو قاعدة عقلية أو عقلائية ، وهذا مما يضعف كاشفية الشهرة دون الخبر .

**وثانياً \_** كثرة الاخبار في نفسها بخلاف الشهرات أو أيّة امارة أخرى، فإنّها

بالقياس إلى الاخبار والروايات نسبة قليلة جداً، وهنا لابد من افتراض انّ موارد الاجتماع يوجد فيها علم إجمالي بمقدار المعلوم بالاجمال في دائرة مجموع الشهرات أو أكثر على كل حال أي مع قطع النظر عن مورد افتراق الروايات وانَّه مع ضمها إلى مورد الاجتماع يصعد المعلوم بالاجمال في مجموع الروايات ولكن بنحو بحيث المقدار الأوّل منه معلوم التحقق ضمن مورد الاجتماع وإلّا كان افراز مورد الافتراق يوجب زوال العلم في الباقي أي مورد الاجتماع وهو خلف، وهذا يمكن أن يحصل من جهة كثرة دائرة الروايات بالنسبة إلى الشهرات فمثلاً إذا فرضنا انّ مجموع الأخبار الالزامية الف ومجموع الشهرات مئة وعشرة، ومورد الاجتماع منهما مئة وفي دائرة الشهرات كان يعلم اجمالاً بوجود عشرة أحكام الزامية وفي دائرة الأخبار يعلم بوجود مئة حكم الزامي وفي دائرة المئة المجتمعة مع الشهرات أيضاً يعلم بوجود عشرة أحكام الزامية اجمالاً أي لكثرة الروايات يعلم اجمالاً بصدقها بنسبة 🛛 📜 ففي كل مئة منها، خصوصاً المجتمعة مع الشهرات يعلم اجمالاً بصدق عشرة منها رغم انّ ضمّ عشرة شهرات اُخرى في مورد الافتراق لا يوجب زيادة في المعلوم بل لعل مجموع الشهرات لو كانت وحدها لم يكن معلومها بمقدار العشرة أيضاً ، فكثرة دائرة الروايات هي الموجبة لازدياد المعلوم فيها وفي مورد الاجتماع مع الشهرات فتدبر جيداً.

٢ - انّه كيف يمكن افتراض ان ضمّ الشهرات العشر في مورد الافتراق إلى مورد الافتراق إلى مورد الاجتماع التسعين لا يوجب ارتفاع مقدار المعلوم بالاجمال فيه فينحل، بينما يكون ضم الأخبار العشر في مورد الافتراق موجباً لذلك فلا ينحل العلم الإجمالي في دائرة الأخبار مع وضوح أقوائية الشهرة المجردة عن الخبر المجرد أو المعرض عنه.

وفيه: أوَّلاً ـ ما أشرنا إليه من أنَّ عدد الأخبار أكثر بالنسبة إلى الشهرات وهذا عامل من عوامل ارتفاع المعلوم بالنحو الذي أشرنا إليه وهو مفقود في الطرف الآخر.

وثانياً \_ هذا معقول حتى في فرض تساوى العدد \_ كما هو فرض الكتاب \_ لأنَّ عشر شهرات في مورد الافتراق لو لوحظت مع تسعين شهرة بقطع النظر عن الأخبار في موردها فهو يوجب حصول أصل العلم الإجمالي أو ارتفاع عدد المعلوم فيه إلى ثمانية مثلاً؛ لأنَّه لولاه قد لا يكون علم اجمالي في مورد تلك الشهرات التسعين، أو يكون ولكن بمقدار اثنين أو ثلاث إلّا انّه بملاحظة قيام الأخبار في تسعين مورد من الشهرات قد يفرض العلم بوجود ثمانية أو أكثر من الأحكام الالزامية في مورد التسعين من ناحية عدم احتمال كذب الأخبار لا الشهرات، وضم الشهرات العشر لا يوجب ارتفاع عدد المعلوم أكثر من هـذا المقدار ، فإنَّ هذا الضم لم يكن من جهة العلم بصدق بعض تلك الشهرات العشر وإلَّا كان بنفسه علماً اجمالياً منجزاً في دائرتها بل يحصل بضم كاشفية الشهرات العشر إلى كاشفية سائر الشهرات، وهذا إنَّما يوجب الارتـفاع عـلى المـقدار المعلوم بحساب الشهرات التسعين لو كانت وحدها، لا ما إذا كان في التسعين كاشف آخر أوجب صعود المعلوم بالاجمال في موردها إلى أكثر من ذلك المقدار المعلوم بالاجمال في دائرة مجموع الشهرات أو بمقداره؛ إذ يمكن أن تكون الثمانية المعلومة بالشهرات المئة متطابقة وموجودة كلها في دائرة التسعين فلا يصعد المقدار المعلوم عن ذلك المقدار؛ لأنَّ ملاك هذا الارتـفاع مـربوط بحساب القيم الاحتمالية للشهرات بما هـي شـهرات، فـمجموع هـذه القـيم الاحتمالية لا يحتمل كذبها جميعاً بل يعلم بمقتضى تجميع قيمها الاحتمالية انّ ثمانية منها مطابقة للواقع على الأقل وادخال حساب آخر في مورد بعضها بحيث يعلم بصدقه لا يوجب ارتفاع عدد المعلوم في دائرة المجموع، وله ذا يمكن افتراض العلم من الخارج بصدق بعض تلك الشهرات بعينها أو في دائرة أضيق من المجموع مع عدم ارتفاع مقدار المعلوم بالاجمال في دائرة المجموع، وهذا واضح جداً إذا ما لاحظنا أنّ الشهرات العشر ضمها إلى الأخبار التسعين يفقد المضعف الكيفي لحساب الاحتمال؛ لأنّ الشهرة سنخ امارة غير الخبر، واحتمال كذب العشرة كلها في نفسها موجود بحسب الفرض، كما أنّ احتمال كذب التسعين باستثناء الثمانية فيها موجود كذلك، وضم مقدار من امارة إلى مقدار آخر من امارة أخرى قد لا يوجب ارتفاع معلومه بمقدار ما لو كان ذلك

٣ - انّ لنا أن نشكّل علماً اجمالياً صغيراً تكون النسبة بينه وبين العلم الإجمالي في دائرة الأخبار العموم من وجه، بأن نأخذ نصف الأخبار العشرة في مورد الافتراق مثلاً مع مجموع الشهرات فيكون مئة وخمس امارة بينهما وبين الأخبار المئة عموم من وجه، ويكون المعلوم بالاجمال فيه بمقدار المعلوم بالاجمال في دائرة الأخبار المئة، فلا ينحل العلم الإجمالي الوسط بأحدهما دون الآخر فيجب الاحتياط.

ومثله يمكن أن يقال بالنسبة لانحلال العلم الإجمالي في دائرة الشهرات المئة بالشهرات التسعين التي عليها رواية فيما إذا عزلنا بعضها وضممنا إلى الباقي الشهرات العشر فإنّه قد يكون المعلوم بالاجمال مساوياً مع المعلوم بالاجمال في مورد الاجتماع أي ثمانية مثلاً. والحاصل لو فرض وجود رواية واحدة ليست كاشفيتها بأقوى من كاشفية مجموعة الامارات المفترقة عن الروايات أمكن تلفيق مثل هذا العلم الإجمالي الذي تكون نسبته إلى العلم الإجمالي في دائرة الأخبار العموم من وجه، فيستحيل انحلال العلم الإجمالي الوسط بأحدهما دون الآخر.

وفيه: إنَّ رواية واحدة وإن كان قد يفترض كاشفيتها لوحدها ليست بأقوى من كاشفية عشر شهرات ، ولكن حيث انها طرف في مجموعة روايات يعلم بصدق مقدار منها إجمالاً أكثر من المعلوم بالاجمال في دائرة الشهرات لو كانت وحدها فافرازها قد يوجب نقصان المعلوم بالاجمال بمقداره في الباقي رغم انّ ضم الشهرات العشرة لا يوجب حصول العلم باضافة ذلك المقدار وهذا ممكن جزماً.

فاتضح أنّه قد يفترض الفرق الكبير بين المعلوم بالاجمال الحاصل في دائرة الأخبار وبملاك حساب الاحتمال فيها عن المعلوم بالاجمال في دائرة الشهرات وحساب الاحتمال فيها بحيث يكون ضم الشهرات في مورد الافتراق لا يؤثر أصلاً على ارتفاع المقدار المعلوم في مورد الاجتماع وإنّما المؤثر فقط حساب الأخبار ومقدارها عدداً وكاشفية.

٤ - ان الشهرات العشر أو أيّة امارة أخرى إذا فرض عدم تأثيرها في زيادة عدد المعلوم بالاجمال في العلم الإجمالي الوسط فهذا معناه خروجها عن الطرفية له وإن فرض تأثيرها في زيادة المعلوم فلا محالة بافرازها يقل عدد المعلوم بالاجمال في العلم الإجمالي الوسط؛ ولهذا قلنا بأنّ العلم الإجمالي هنا دائر بين الأقل في مورد الاجتماع أو الأكثر في موردي الافتراق.

والجواب اتضح مما سبق فإنّه يمكن افتراض طرفيتها بلحاظ المعلوم بالاجمال الحاصل من حساب الامارة الكاشفة من نفس السنخ وبلحاظه يوجب ضمها ارتفاع المعلوم بالاجمال وهذا لا ينافي أن تكون دائرة أضيق من الامارات والكواشف كالاخبار فيها معلوم بالاجمال بمقدار أكبر يوجب انحلال العلم الإجمالي في ضمن دائرة الامارة الأخرى بل دائماً لابد وأن يكون انحلال الدائرة الكبيرة بالدائرة الصغيرة للعلم الإجمالي بملاك وجود كاشفية أخرى في الدائرة الصغيرة يستوجب أن يكون المعلوم بالاجمال فيها بمقدار المعلوم بالاجمال في الدائرة الكبيرة، فلا يكون ضم مورد الافتراق مؤثراً وطرفاً للعلم الإجمالي وإن كان مؤثراً وطرفاً لولا ذلك، وهذا هو مبنى الانحلال الحقيقي.

والمتحصّل من مجموع ما تقدم في بيان وجه الانحلال انّ العلم الإجمالي في دائرة الشهرات ونحوها من الظنون \_ غير خبر الواحد أو خبر الثقة \_ معلومه ليس بمقدار المعلوم بالاجمال في دائرة مجموعة اخبار الثقات أو اخبار الكتب الأربعة مثلاً، بل أقل منه بكثير، والنسبة بينها وبين مجموع تلك الأخبار وإن كانت العموم من وجه إلّا أنّ مورد الاجتماع بينهما، حيث إنّ كاشفية الأخبار فيه قوية أو عددها أكثر فالعوامل الموجبة لمطابقتها أو صدورها أقوى بكثير فيعلم في دائرة مورد الاجتماع بينهما، حيث إنّ كاشفية الأخبار فيه قوية أو عددها أكثر فالعوامل الموجبة لمطابقتها أو صدورها أقوى بكثير فيعلم في دائرة مورد الاجتماع منهما بمقدار ذلك المعلوم بالاجمال بل وأكثر منه، فينحل العلم الإجمالي في دائرة الظنون الأخرى بهذا العلم الإجمالي الصغير، ولكن مع ذلك لا ينحل العلم الإجمالي في دائرة مجموع الأخبار؛ لأنّ معلومه أكثر وان كان يعلم بأنّ مقداراً من ذلك المعلوم يكون في مورد الاجتماع على كل تقدير فلا انحلال في هذه الدائرة بخلاف الدائرة الأولى رغم انّ النسبة بينهما

وبهذا يظهر أيضاً وجه الانحلال حتى مع عدم انطباق الميزان الذي ذكروه للانحلال من اننا إذا أفرزنا بمقدار المعلوم بالاجمال في دائرة الروايات من مورد الافتراق لها عن الشهرات كان العلم الإجمالي محفوظاً في الباقي ، حيث ظهر أن بقاء العلم الإجمالي من جهة انّه في مورد الاجتماع يوجد علم بأنّ مقداراً من المعلوم اجمالاً في مجموع الروايات يكون باقياً فيه \_ أي بمقدار المعلوم بالاجمال في الشهرات أو أكثر منه \_ولكنه أقل من مجموع المعلوم بالاجمال في دائرة الأخبار جميعاً فهو لا يوجب انحلال العلم الإجمالي في دائرة الأخبار ولكن يوجب انحلال العلم الإجمالي في دائرة الشهرات ، فهذه فرضية معقولة وقريبة التحقق.

وهذا البيان هو نفس البيان المذكور في الكتاب بعنوان الشبهة الثانية مع رد الايرادات الثلاثة التي ذكرها السيد الشهيد في مقام الجواب عليها، وعمدتها أنّه كيف يمكن أن لا يوجب ضمّ مورد الافتراق من الشهرات التي لا رواية في موردها إلى سائر الشهرات من مورد الاجتماع ازدياد المعلوم بالاجمال عن المقدار المعلوم في مورد الاجتماع، وقد عرفت انّ هذا ممكن بسبب قوّة كاشفية الأخبار أو كثرتها بخلاف الشهرات في نفسها كما يشهد بذلك الوجدان أيضاً، والله الهادي للصواب.

ثمّ انّ ما ذكره الميرزا على في تقرير فوائده من العلم الإجمالي بصدور مقدار من الروايات ولو لم يكن مفادها قطعياً بل ظهور حجة يوجب أن يكون المعلوم بالاجمال ولو كحجة في دائرة الروايات أكثر بكثير من الواقع المعلوم بالاجمال في دائرة الشهرات أو الاجماعات المنقولة، فيكون الانحلال أوضح وإن كان انحلالاً حكمياً وبالحجة لا حقيقياً، وما ذكر في الكتاب من وجود دائرة أخرى صغيرة ولو بالتلفيق فيها وبين دائرة الأخبار العموم من وجه قد عرفت الجواب عليه. ص ٤١٦ قوله: (الثاني ـ العلم إجمالاً بمطابقة بعض تلك الروايات النافية للواقع ...).

حاصله: انّنا إذا علمنا بمطابقة بعض الروايات النافية للواقع حصل اليقين الإجمالي بانتقاض الحالة السابقة في بعض الأطراف فيحصل الإجمال في دليل الاستصحاب بالنسبة لتلك الأطراف، وأمّا إذا لم نعلم بذلك وإنّما علمنا بصدور بعض تلك الظهورات النافية فهو من العلم الإجمالي بالحجة على الترخيص وهو ليس منجزاً ولا رافعاً للشك في التكليف في تمام تلك الأطراف، فلا علم بالانتقاض فيها حتى اجمالاً فيجري الاستصحاب المثبت للتكليف في جميع الأطراف فيجب الاحتياط فيها، إلّا إذا قلنا بقيام الامارة مقام القطع الموضوعي الرافع لموضوع الاستصحاب فيكون كل طرف شبهة مصداقية لدليل الاستصحاب فيبتلي بالاجمال أيضاً.

والصحيح أنّه لا فرق بين العلم بمطابقة بعض الروايات النافية للواقع أو العلم بصدور بعضها من حيث عدم جريان الاستصحاب المثبت للتكليف في الأطراف وابتلاء دليله بالاجمال، سواء قلنا بقيام الامارة مقام القطع الموضوعي وتقدمها على الاستصحاب بالحكومة أم لا؛ إذ لا اشكال في تقدم الامارة على الاستصحاب سواء بالحكومة من باب قيامها مقام القطع الموضوعي أو بالتخصيص ونحوه من أنحاء الجمع العرفي – على ما سيأتي في بحث الاستصحاب سوف يتقيّد على كل حال بغير مورد وجود في ذلك أنّ دليل الاستصحاب سوف يتقيّد على كل حال بغير مورد وجود تلك الامارة – وهي الظهور الصادر عن المعصوم في المقام – فلا يمكن التمسك بدليل الاستصحاب في شيء من الأطراف؛ لأنّه شبهة مصداقية

لمخصّصه أو للحاكم عليه.

ودعوى: جريان استصحاب عدم قيام الامارة في كل طرف وهو استصحاب موضوعي ينقح موضوع إطلاق دليل الاستصحاب المثبت للتكليف في كل طرف، وهذا استصحاب طولي لا يكون محكوماً لتلك الامارة وليس لدينا علم بامارة أخرى على وجود الظهور \_الامارة الأولى \_في كل من الطرفين ليكون هذا الاستصحاب الموضوعي الطولي أيضاً شبهة مصداقية في دليل الاستصحاب، فنرتّب بذلك أثر الاستصحاب المثبت للتكليف في كل من الطرفين \_ وهذا ما ذكر في الدورة السابقة \_.

مدفوعة: بأنّ هذا الاستصحاب الموضوعي الطولي وإن لم يكن محكوماً للامارة المعلومة بالاجمال، فلا يكون التمسك بدليل الاستصحاب لاجرائه شبهة مصداقية لمخصّصه، إلّا انّه لا يجري في المقام بنكتة الاجمال بين الصدر والذيل لدليل الاستصحاب؛ لأنّنا على يقين بقيام الظهور، أي الامارة في أحد الطرفين بحسب الفرض فيكون من نقض اليقين باليقين.

فالحاصل: التمسك باطلاق دليل الاستصحاب لاجراء الاستصحاب المثبت للتكليف في الأطراف تمسك بالعام في الشبهة المصداقية لمخصّصه أو الحاكم عليه وهو لا يصح، والتمسك باطلاق دليل الاستصحاب لنفي قيام الامارة في كل طرف كاستصحاب موضوعي ينقّح موضوع ذاك الاستصحاب الحكمي المثبت للتكليف، خلف مبنى الشيخ رضي من عدم جريان الاستصحاب في موارد العلم الإجمالي بالانتقاض؛ لأنّه يعلم وجداناً بانتقاض عدم قيام الامارة في بعض الأطراف بصدور بعض الأخبار النافية، وهذا واضح. ص ٤١٦ قوله: (وقال جملة من المحققين...).

ويمكن المناقشة فيه بأنّ العلم الإجمالي بصدور جملة من الروايات الالزامية لا يستلزم العلم بورود التخصيص والتقييد على العمومات القرآنية الترخيصية ، نعم العمومات الواسعة جداً قد يعلم تفصيلاً بوجود مخصص ومقيد لها فلا يمكن الأخذ بها في قبال الأخبار الواردة في قبالها ، وامّا العموم القرآني الذي ليس في قباله أخبار الزامية كثيرة ليعلم اجمالاً بتخصيصه ، ولا يوجد في قباله مع عمومات قرآنية أخرى اخبار الزامية كثيرة يعلم اجمالاً بصدور بعضها لكي يتشكل علم اجمالي امّا بتخصيصه أو تخصيص تـلك العمومات في تتعارض وتتساقط ، فإنّه في مثل ذلك يكون العام الترخيصي حجة بلا محذور ، وهـذا فرضه ليس بعيداً في الفقه.

ص ٤١٨ قوله: (المورد الخامس: إذا كان الخبر المثبت للتكليف في قباله أصل مثبت للتكليف...).

لتوضيح هذا المورد يمكن أن ننقل المثال إلى الشبهات الموضوعية والعلم الإجمالي بالتكليف المردد بين طرفين مع جريان أصل الزامي معاكس في أحدهما المعين، وحيث انّ الأصل الالزامي قد يكون عقلياً وقد يكون شرعياً فهنا فرضان:

١ - أن يكون الأصل الالزامي عقلياً من قبيل أصالة الاشتغال في موارد الشك
في المحصل، كما إذا علم بنجاسة هذا الثوب أو ذاك الاناء، وكان وقت الصلاة
والمكلّف يشك في كفاية ما يلبسه للستر في الصلاة -والشك في الساتر مجرى
قاعدة الاشتغال عقلاً - فيجب عليه عقلاً لبس ذاك الثوب المشكوك نجاسته

لولا نجاسته – تحصيلاً لليقين بالفراغ عن شرطية الستر في الصلاة ، أو وجود علم اجمالي بتكليف معاكس يكون أحد أطراف علمنا الإجمالي الأوّل طرفاً فيه أيضاً ، كما إذا علمنا بوجوب شرب ما في أحد الانائين من الدواء أو غير ذلك ، وكان أحد طرفيه المعين طرفاً للعلم الإجمالي بالنجاسة أو الحرمة مع طرف ثالث.

وفي هذا الفرض – بكلا شقيه – لا اشكال في أنّ مقتضى القاعدة منجزية كلا المقتضيين العقليين للاحتياط في نفسهما بعد سقوط الأصول المرخصة في الأطراف، إلّا أنّه هنا يقع التزاحم بين وجوب الموافقة القطعية لكل منهما مع الآخر، حيث لا يمكن للمكلّف تحصيل ذلك في الطرفين، ولكن حيث يكون العلم بالتكليف الواقعي في كلا المقتضيين فعلياً فالمخالفة القطعية منجزة في كليهما؛ لامكانها فيهما معاً، كما انّه لا يجوز ترك الموافقة القطعية في كليهما؛ لأنّه متمكن منها في أحدهما فيتنجز، فيتخيّر المكلّف عقلاً في ترك الموافقة العطعية لأحد العلمين الاجماليين أو المقتضيين للاشتغال. وهذا أحد شقوق الدوران بين المحذورين الذي هو مجرى أصالة التخيير العقلية، وسيأتي تفصيل البحث فيه وفى شقوقه.

نعم، لا يبعد حكم العقل هنا بتعيّن التكليف الأهم من التكليفين جزماً أو احتمالاً في مقام تحصيل الموافقة القطعية فتجب موافقته القطعية والمخالفة الاحتمالية للآخر، وكذلك إذا كان احتمال المخالفة لأحدهما أكثر من الآخر فيجب تحصيل الموافقة القطعية للتكليف الأهم محتملاً أو الأكثر احتمالاً بحكم العقل القاضي في موارد فعلية تنجّز التكليف بلزوم حفظه بأية درجة ممكنة احتمالاً أو محتملاً. وبهذا يظهر انّ ما في الكتاب من انّه لا يؤثر العلمان الاجماليان بلحاظ مادة الاجتماع للتزاحم بينهما لا يخلو من مسامحة.

٢ - أن يكون الأصل الالزامي شرعياً كما إذا فرضنا أنّ أحد طرفي علمنا الإجمالي بالتكليف مجرىً لاستصحاب تكليف معاكس، كاستصحاب النجاسة أو الحرمة في المثال المتقدّم للعلم الإجمالي بالوجوب.

وقد حكم السيد الشهيد في هذا الفرع – الذي لم يتعرّض له الأصوليون حتى في مباحث منجزية العلم الإجمالي – بالتعارض بين استصحاب النجاسة في الطرف المعيّن مع الاستصحاب أو أي أصل ناف للوجوب المعلوم بالاجمال في الطرف الآخر؛ لأنّ هذا الاستصحاب وإن كان الزامياً مثبتاً للحرمة، إلّا أنّه ينفي الوجوب لا محالة، بل يمنع عن جواز ارتكابه فيكون مع الأصل النافي للوجوب في الطرف الآخر مرخّصاً في تركهما، فيكون ترخيصاً في المخالفة القطعية للوجوب المعلوم بالاجمال، فيكون كالأصل الترافي للوجوب في هذا الطرف من هذه الناحية.

نعم، لو كان أصلاً مختصاً بهذا الطرف بعد سقوط الأصول النافية المشتركة في الطرفين وعدم وجود أصل نافٍ مختص في الطرف الآخر لكان جارياً بلا معارض طبقاً للمبنى المنقح في محله من سلامة الأصل المختص.

فالحاصل قد تعامل السيد الشهيد في مع هذا الأصل الشرعي الالزامي المعاكس نفس التعامل مع الأصل النافي؛ لكونه أيضاً نافياً للالزام المعلوم بالاجمال، فيدخل في المعارضة مع الأصول النافية في الأطراف الأخرى على القاعدة ، ونتيجة ذلك تنجيز العلم الإجمالي بالوجوب ووجوب الاحتياط باتيان كلا الطرفين حتى ما فيه استصحاب الحرمة أو النجاسة .

وهذا البيان وإن كان فنّياً على مقتضى القاعدة؛ لأنّ الالزام بترك أحد الطرفين والترخيص في ترك الطرف الآخر كالترخيص في ترك الطرفين ترخيص في المعصية يوجب التعارض بين إطلاق دليل الأصلين لهما وترجيح أحدهما على الآخر لا مرجّح له فيسقطان معاً.

إلَّا أنَّ الوجدان يحكم بأنَّ مثل هذا الأصل الالزامي الشرعي في طرف العلم الإجمالي بالزام معاكس ينبغي أن يكون جارياً ولا يرفع اليد عنه، وإنّما يسقط الأصل الترخيصي في الطرف الآخر فقط.

ويمكن تخريجه بناءً على ما هو الصحيح من أنّ ملاك التعارض هو التناقض العرفي والعقلائي بين الغرض الالزامي المعلوم بالاجمال والترخيص الظاهري في الطرفين بملاك أنّ الأغراض الالزامية لا تكون أهميّتها بدرجة خفيفة بحيث يوجب رفع اليد عن الغرض الالزامي مع كونه معلوماً بالاجمال في قبال مصلحة التسهيل في الشبهات.

أقول: بناءً على هذا المبنى يمكن أن يقال بأنّ التناقض المذكور يختص بما إذا كان الأصل الشرعي في الطرفين ترخيصياً ، وأمّا إذا كان الأصل في أحد الطرفين الزامياً معاكساً فهذا معناه أنّ هناك غرض الزامي آخر مهم عند الشارع ، وعندئذٍ أي مانع في أن يكون ذلك الغرض الالزامي أهم بدرجة بحيث يتقدم على الغرض الالزامي المعاكس له المعلوم بالاجمال فيتقدم عليه حتى إذا كان الأصل الالزامي المعاكس في الطرفين فضلاً عمّا إذا كان في طرف واحد فيجري الأصل الالزامي ولا يكون داخلاً في المعارضة مع الأصل في الطرف الآخر حتى إذا كان ترخيصياً، وعندئذ إمّا أن يجري في الطرف الآخر الأصل الترخيصي أيضاً لكونه شبهة بدوية بعد فرض تنجز الغرض الالزامي الآخر في الطرف الأوّل أو يقال بعدم جريانه لأنّه في قوة الترخيص في المخالفة القطعية للغرض الالزامي المعلوم بالاجمال كما هو الصحيح.

وإن شئت قلت: إنّ دليل حجّية الأصل الالزامي يدل بالملازمة على أنّ الأصل الترخيصي في الطرف الآخر ليس بحجة؛ لأنّ ملاكات الترخيص حتى إذا كانت اقتضائية فليست بدرجة بحيث تزاحم الغرض الالزامي المعلوم بالاجمال تزاحماً حفظياً بنحو يستلزم المخالفة القطعية، وهذه دلالة التزامية للامارة لا الأصل، والله الهادي للصواب.

ثمّ إنّ الأصل الالزامي في هذا المورد لو كان هو الاشتغال أو منجزية العلم الإجمالي، فالفرق بين المسلكين واضح؛ حيث يجب على القول بحجية الخبر الالزامي بدليل خاص العمل به بينما على القول بمنجزية العلم الإجمالي وقاعدة الاشتغال يثبت التخيير أو العمل بالأهم من الالزاميين المعلومين محتملاً أو احتمالاً بالنحو الذي ذكرناه.

وأمّا إذا كان الأصل الالزامي هو الاستصحاب فهو ساقط بالمعارضة دائماً - بناءً على القول بدخوله في المعارضة - لأنّ الأطراف الأخرى عادة فيها استصحابات نافية للتكليف؛ إذ لا أقل من استصحاب عدم جعل الالزام فيها فلا يبقى فرق عملي بين المسلكين؛ إذ يجب على كل تقدير مراعاة جانب الخبر الالزامي. ص ٤١٩ قوله: (الثاني: أن تكون المنجزية لسائر الأطراف من جهة سقوط الأصول المؤمنة...).

حاصله: أنّ العلم الإجمالي منجز بلحاظ مورد الافتراق؛ لسقوط الأصول في تمام الأطراف بالتعارض وإن كان غير صالح للتنجيز في مورد الاجتماع فإنّه لعدم إمكان الاحتياط باعتبار الدوران بين المحذورين لا لسقوط العلم الإجمالي عن التنجيز وانحلاله، كما لو جرى في أحد الطرفين أصل منجز، فليس المقام من موارد الانحلال.

ص ٤٢٠ قوله: (وقد يقال هنا...).

حاصلها: أننا إذا افترضنا المعلوم بالاجمال حكماً واحداً لا أكثر، وافترضنا خبرين أحدهما دلّ على وجوب الجمعة والآخر على حرمتها، وفرضنا خبر آخر دلّ على وجوب شيء آخر في مسألة أخرى، فمثل هذا العلم الإجمالي لا يمكن مخالفته القطعية ولا موافقته القطعية؛ إذ لو عملنا بالخبرين الدالين على الوجوب في المسألتين فلعلّ المعلوم بالاجمال هو الحرمة المفادة بخبر التحريم، ولو عملنا بالخبر الدال على الوجوب في المسألة الأخرى والدال على الحرمة في الجمعة فلعل الحكم الواقعي هو وجوب الجمعة، ولو تركنا الخبر في المسألة الأخرى فلعله هو الحكم الواقعي.

وعلى كل حال المخالفة والموافقة محتملة؛ لأنّ المكلف لا يمكنه أن يترك الجمعة ويؤديها معاً، فأحدهما ضروري الصدور منه وكل منهما يحتمل أن يكون هو الحكم ويحتمل أن يكون غيره، فمن هذه الناحية يكون من قبيل موارد الدوران بين المحذورين، فبناءً على جريان البراءة الشرعية عن كلا المحذورين في موارد الدوران بينهما تجري هنا في الأطراف الثلاثة أيضاً؛ إذ لا يلزم منه الترخيص في المخالفة القطعية ولا الترخيص القطعي في المخالفة؛ لامتناع المخالفة القطعية. وكلا الأمرين مخصوصان بموارد إمكان المخالفة القطعية، أعني إمكان تحصيل القطع بالمخالفة على ما هو مذكور في مبحث الاضطرار بل جريان البراءة الشرعية عن مورد الافتراق في المقام أوضح من جريانها عن المحذورين؛ لوجود اشكال اثباتي هناك مانع عن جريانها، وهو عدم احتمال الحلية بخلاف المقام حيث إنّ مورد الافتراق يحتمل فيه الحلية؛ إذ لا دوران فيه بين الوجوب والحرمة بحسب الفرض.

نعم، هذا البيان يختص بالمورد الرابع والخامس بشقه الأخير لا شقه الأوّل الذي فيه علم اجمالي آخر يشترك في طرف مع العلم الإجمالي بصدور بعض الأخبار فإنّه كالمورد السادس من حيث امكان المخالفة القطعية لكل من المعلومين الاجماليين في نفسه بلحاظ أطراف وهو يكفي في التعارض والتساقط بين الأصول المؤمنة ما لم نضم نكتة الكفاية في مبحث الاضطرار إلى غير المعين من سقوط العلم عن المنجزية؛ لأنّ العلم الذي لا يمكن موافقته القطعية لا تحرم مخالفته القطعية أيضاً؛ لجريان البراءة عن طرفه الآخر.

نعم، العلم الآخر لابد من موافقته القطعية؛ لعدم الاضطرار إلى تركها فيه فلا تجري الأصول المؤمنة في موردي افتراق كلا العلمين بل أحدهما وهو الذي خولف مخالفة احتمالية في الطرف المشترك وأمّا الآخر فيجب الاحتياط فيه لامكانه بحسب الفرض. وهذا غير مذكور في الكتاب.

وهذا هو معنى جريان روح تلك الشبهة هنا ولكنها شبهة غير صحيحة على ما حقق في محلها، هذا مضافاً إلى تولد علم اجمالي ثـالث بـلحاظ مـادتي الافتراق وهو المذكور في الجواب الثالث، وهو يوجب التعارض بين الأصول المؤمنة في موردي افتراق العلمين الاجماليين.

وقد ناقش السيد الشهيد وقد ناقش السيد الشهيد الجواب بأنّه لا يتم فيما إذا كان العلم الإجمالي مستنداً إلى الاستقراء وتجميع القيم الاحتمالية للصدق في مجموع الأطراف؛ لعدم إمكان تشكيل القضية الشرطية القائلة: بأنّه إذا لم يكن هذا الخبر صادقاً كان الخبر الآخر صادقاً؛ لأنّ فرض كذب ذلك الخبر هو فرض زوال العلم الإجمالي بزوال بعض القيم الاحتمالية المحصّلة له.

وهذا الاشكال كأنّه من رواسب الدورة السابقة، فإنّ هذا لا ربط له بمحل بحثنا؛ إذ لنا علم اجمالي بالفعل بثبوت الزام إمّا في طرف العلم الإجمالي الصغير، أو في سائر الأخبار؛ لأنّ فرض عدم الالزام فيهما معاً مناقض مع فرض وجود علمين اجماليين لا يمكن تطابق معلوميهما معاً في مورد الاشتراك؛ لكونهما متعاكسين، فلا نحتاج إلى قضية شرطية واحراز موضوعها ليلزم المحذور المذكور.

نعم، هذا البيان يفيد فيما إذا علمنا بكذب بعض الأطراف كما إذا علمنا بوجوب الجمعة وتعيين المعلوم بالاجمال بالعلم الصغير فيه وكذب الخبر الدال على حرمتها فإنّه سوف يزول العلم بثبوت الزام في دائرة سائر الأخبار، وأين هذا من محل البحث؟!

وكأنّه وقع خلط بين ما يذكر من لزوم المضعف الكيفي لحصول العلم من تجميع القيم الاحتمالية بعامل الضرب وعدم كفاية المضعف الكمي وأنّه من دون تدخل قيم احتمالية أخرى لا يمكن تحصيل العلم وبين المقام الذي فرض فيه حصول العلم ولو بلحاظ تدخل المضعف الكيفي فإنّه مع فرض فعلية العلم الإجمالي في دائرة الأخبار لا محالة يعلم اجمالاً بالالزام في أحد موردي الافتراق بين العلمين.

نعم، قد يفرض أنّ نفس قيام علم اجمالي صغير يشترك أحد أطرافه مع مورد خبر الزامي بنحو يعاكسه يوجب تضعيف قيمة ذلك الخبر وبالنتيجة يزول العلم الإجمالي في دائرة الاخبار لنقصان القيمة الاحتمالية لأحد أطرافه والذي كان دخيلاً في تحصيل العلم الإجمالي بصدق واحد منها؛ إلّا أنّ هذا خلف المفروض لأنّه يؤدي إلى زوال العلم الإجمالي في دائرة الأخبار فلا يصح شيء من الأجوبة الثلاثة أو الجوابان الثاني والثالث معاً على الأقل، وهو خلاف المقصود.

والحاصل: مع فرض فعلية العلم الإجمالي في دائرة الأخبار حتى مع اشتراك بعض أطرافه مع علم اجمالي آخر متعاكس معه في معلومه الالزامي فكما يتم الجواب الثاني يتم الجواب الثالث، ولا يقدح بذلك ما ذكر في الأسس من عدم امكان تشكيل قضايا شرطية في العلوم الاجمالية الحاصلة من حساب الاحتمالات؛ لأنّ تلك الكبرى صحيحة إلّا أنّها لا تنطبق في المقام وإنّما تنطبق فيما إذا أريد تعيين المعلوم بالاجمال خارجاً في بعض الأطراف من خلال تلك القضية الشرطية عن طريق احراز انطباق شرطها وهو كذب بعض الأخبار في يزول مبرر حصول العلم الإجمالي؛ لأنّه مع فرض العلم بكذب بعض الأخبار جميع الأطراف فيصح عندئذٍ أن يقال بأنّه مع فرض العلم بكذب بعض الأخبار الخبار أحدهما: أنّنا لا نحتاج هنا إلى قضية شرطية أصلاً، بل ننطلق من نفس العلمين الاجماليين الفعليين فنقول: حيث إنّ معلومهما لا يمكن اجتماعهما معاً في مورد الاجتماع؛ لأنّ أحدهما الوجوب والآخر الحرمة، فلا محالة يوجد علم بالزام في أحد موردي الافتراق، وهذا علم اجمالي ببرهان عقلي لا بحساب الاحتمال.

الثاني: أنّ القضية الشرطية التي نحتاجها ليست هي إذا كذب الخبر الدال في مورد الاجتماع على الحرمة فالالزام ثابت في الخبر في مورد الافتراق ليقال بأنّ هذه الشرطية إذا لم يحرز شرطها فلا علم بجزائها وإذا احرز شرطها زال مبرّر العلم الإجمالي الحاصل بحساب الاحتمالات، وإنّما الشرطية التي نحتاجها وتكفينا في المقام هي أنّه إذا كان أحد الالزامين في مورد الاجتماع ـ حرمة صلاة الجمعة أو وجوبها ـ كذباً فيوجد الزام واحد على الأقل في موردي الافتراق واحراز شرط هذه القضية الشرطية لا يتوقف على احراز كذب الخبر في مورد الاجتماع؛ لأنّ العلم بالجامع لا يتوقف على العلم بالفرد كما لا يستلزمه، وحيث أنّه محرز عقلاً ببرهان التناقض فيكون الجزاء محرزاً ومعلوماً لا محالة من دون أن يفقد العلم الإجمالي القائم على أساس حساب الاحتمالات مبرره في شيء من أطرافه.

نعم إذا فرض أنَّ كلا العلمين الاجماليين كان على أساس حساب الاحتمال فمع فرض اشتراك طرف بينهما بشكل متعاكس ، المستلزم للعلم بكذب أحدهما فيه ، فلا محالة لا يتشكل علم اجمالي بلحاظ موردي الافتراق ؛ لأنّه لا يوجد من أوّل الأمر أكثر من علم اجمالي واحد لا علمين اجماليين ، وفي ذلك لا يثبت تنجيز طرفي الافتراق لا بالجواب الثاني ولا بالجواب الثالث ، إذ لعلّ معلومنا الإجمالي في مورد الاجتماع والعلم الآخر لكذب طرفه في مورد الاجتماع لا علم به حتى بلحاظ مورد افتراقه فتجري البراءة في موردي الافتراق بلا أي محذور.

ص ٤٢٥ قوله: (وأمَّا خبر الثقة فهل يكون ميزان حجيته...).

قد يقال: إنّ مفاد السيرة الذي هو عمدة الدليل على الحجّية حجّية الخـبر الموثوق به لا خبر الثقة وبينهما عموم من وجه كما هو واضح.

وفيه: إن أريد من الوثوق الاطمينان الشخصي فمن الواضح عدم حصوله من الأخبار الموجودة بأيدينا للنكات المذكورة فيما تقدم فلا يمكن أن تكون سيرة المتشرعة مبناها ذلك كما أنّ الوارد في الأخبار عنوان الثقة في المخبر لا في الاخبار، وسيرة العقلاء لا ترجع إلى ذلك؛ لأنّ هذا معناه عدم السيرة من العقلاء على حجّية خبر الثقة؛ لأنّ الاطمينان الشخصي حجة ولو حصل من طيران الغراب فلا موضوعية لخبر الثقة مع أنّه له موضوعية بحسب الوجدان والارتكاز العقلائي وبشهادة ألسنة الروايات المتقدمة، فإخبار الثقة كالظهور والدلالات له موضوعية في الحجّية العقلائية، على انّ هذا يؤدي إلى سقوط أثر الأخبار عن الحجّية؛ لعدم حصول الاطمئنان الموضوعي منها بالنكات المبينة في الكتاب.

وإن أريد من الوثوق مجرد الظن القوي أو الاطمئنان النوعي، أي يفيد الاطمئنان ولو في غير هذا المورد فإن كان الحجة ذلك الظن القوي أو الاطمئنان النوعي ولو حصل من غير خبر الثقة لزم الغاء الموضوعية له، وكون كل ظن قوي حجة بل يلزم الهرج والمرج إذ لا ضابط موضوعي لحصول هذا الظن إذا كان الميزان بالظن الشخصي، فقد يحصل الظن سريعاً أو بطيئاً عند الناس كما في القطاع والوسواس، وإن أريد خصوص ما يحصل من خبر الثقة كان مساوقاً مع حجّية خبر الثقة، وإن أريد ما يحصل من الخبر ولو لم يكن ثقة إذاكان المضمون مما يوثق ويظن به كان معناه أنّ الميزان للحجية عندهم مطلق الظن القوي؛ لأنّ خبر غير الثقة لا كاشفية له وإنّما الكاشفية ولو النوعية إمّا للوثاقة أو للأسباب الخارجية كالشهرة ونحوها، والأوّل يقتضي الاختصاص بخبر الثقة والثاني يقتضي حجّية مطلق الظن الشخصي النوعي وهو خلف.

وأمّا احتمال أخذ قيد زائد على وثاقة المخبر من الوثوق الزائد أو الوثاقة العالية فمنفية بالوجهين المذكورين في الكتاب.

ص ٤٢٦ قوله: (الأوّل: أنَّ خبر الثقة إذا زوحم بأمارة أقوى...).

قد يناقش في ذلك بوجوه مذكورة في تقرير السيد الحائري حفظه الله:

١ - إنّ ما يزول بالامارة على الخلاف إنّما هو الكشف والظن الشخصي
الحاصل من الخبر لا الظن النوعي القائم على أساس العلم الإجمالي بصدق
جملة من أخبار الثقات.

وفيه: أنَّ المفروض أنَّ تلك الامارة المعاكسة أيضاً فيها الظن النوعي بنفس هذا الملاك وبنفس الدرجة أو أقوى فتزول الكاشفية بكلا نوعيها في المقام فلا ملاك للحجية العقلائية.

٢ ـ أنّ انتفاء الكاشفية بالامارة المزاحمة المساوية أو الأقوى في الكاشفية
لا تمنع عن الإطلاق في الدليل اللفظي؛ لأنّ العقلاء وإن كانوا لا يرون في ذلك
نفس المقدار من الكاشفية إلّا أنهم لا يستبعدون الحجّية ولا يستهجنونها ولو

لوجود الكاشفية النوعية بلحاظ ذات الخبر لا بما هو مزاحم مع امارة أقوى نظير ما نجده في باب حجّية الظهور فإنّه لااشكال في حجّيته حتى إذاكان على خلافه امارة أخرى أقوى ليست بحجة.

وفيه: أنّ هذا الكلام كان تاماً لوكان لنا دليل لفظي تأسيسي على حجّية خبر الثقة مطلقاً، وليس لنا ذلك وإنّما الموجود الروايات المتقدمة التي ورد فيها التعبير بأنّ فلاناً ثقة، أو الثقة المأمون، وقد تقدم أنّ هذا بمثابة تقدير الكبرى لمركوزيتها فيكون المقدر فيها ما هو المركوز عند العقلاء وعليه عملهم، وليس هو بحسب الفرض إلّا خبر الثقة الذي لا أمارة قوية على كذبه.

فالحاصل: لسان الروايات لم يكن فيه دلالة لفظية مستقلة وتأسيسيّة على حجّية خبر الثقة ليتمسك باطلاقها، وإنّما هي بلسان الاحالة على السيرة المركوزة عقلائياً وبمساعدتها فلا ينعقد لها إطلاق أكثر مما عليه العقلاء، فالاشكال الاثباتي تام.

وأمّا النقض بالظهورات فلأنّ موضوعية الظهور غير قائمة بكشفه بل بالظهور والاقرار اللفظي الذي تحقق حين الكلام والثابت حتى مع العلم بالتخصيص أو قيام حجة أقوى على خلافه لما ثبت في محله من أنّ ظهور الخطاب لا يزول بالقرائن المنفصلة وهذه الخصوصية باقية حتى مع قيام قطع أو امارة حجة على الخلاف فضلاً عن امارة غير حجة فلابد من العمل به ما لم يعلم أو تثبت حجة أقوى على الخلاف، فلا يقاس حجّية الخبر به.

٣ \_ أنّ مفاد روايات الترجيح بموافقة الكتاب حتى إذا كان الخبر موافقاً للعامة على المخالف للكتاب حتى إذا كان مخالفاً للعامة يدل على أنّ الخبر الذي على خلافه امارة أقوى أو مساوية وهو الخبر المعارض معه المخالف للكتاب وللعامة حجة أيضاً بل ظاهر أخبار العلاج أنّكل واحد من المتعارضين حجة في نفسه لولا الآخر فلا اشكال في عموم مقتضي الحجّية فيهما بحيث لوكان يمكن العمل بهما معاً لكان كلاهما حجة وإنّما عموم الحجة لعدم إمكان حجيتهما معاً.

وفيه: لو سلم كلتا النكتتين المفروضتين في هذا الوجه فإنّ هذا كلّه أجنبي عن محل البحث؛ لأنّ التعارض بين الخبرين لا يستلزم زوال الكاشفية في ناحية الصدور وابتلائه بالمزاحم للعلم بصدور أحاديث متعارضة عن المعصومين كما شرحنا ذلك في بحوث التعارض تقية أو لجهات أخرى، ومحل البحث ما إذا قامت امارة قوية نوعية توجب الوثوق بالخلل في الأخبار أي في صدور الخبر الذي ينقله الثقة بحيث تشكل قرينة على الكذب بمعنى عدم المطابقة مع الواقع في موارد اعراض المشهور من المقدماء فكيف يقاس ذلك على موارد التعارض؟! فالانصاف أنّ هذه الشرطية في محلّها جدّاً.

ص ٤٢٩ قوله: (وقد استشكلت مدرسة المحقق النائيني ﷺ ...). حاصل الكلام: أنّ الحكومة في حجّية الظن يمكن تفسيرها بأمور: ١ - ما عن السيد الخوئي ﷺ بأنّه عبارة عن التبعيض في الاحتياط. وفيه: أنّه ليس حكومة بالدقة وإنّما هذا يعنى بقاء منجزية العلم الإجمالي بعد

وقيه. أنه ليس حكومه بالدفة وإنما هذا يعني بقاء منجزية العلم الإجمالي بعد سقوطه في بعض الأطراف لأي سبب.

٢ - ما عن المحقق الخراساني بالله عنه حكم العقل بحجية الظن عند الانسداد فيكون التكليف منجزاً به لا بالعلم الإجمالي. وقد اعترض عليه بما في الكتاب من لزوم أحد أمرين كلاهما مما لا يمكن المساعدة عليه، امّا كون العقل جاعلاً أو نقض قاعدة قبح العقاب بلا بيان التي تعني اختصاص المنجزية الذاتية بالعلم والبيان.

وفيه: إذا لوحظ روح المطلب وأنّ هذه القاعدة مع حق الطاعة والمولوية أمر واحد كما هو المنهج الصحيح في البحث فمن الممكن دعوى أنّ العقل يرى حق الطاعة للمولى في موارد الظنون عند انسداد باب العلم وعدم إمكان الامتثال العلمي بخلافه عند الانفتاح، وبخلاف المشكوكات والموهومات حتى عند الانسداد؛ لأنّ عدم امكان تحصيل العلم ولا العلمي مع الظن بالالزام لا إشكال في أنّ مقتضى حق الطاعة فيه آكد وأشد، فلعل مثل صاحب الكفاية يحكم به عقله العملي الذي هو المدرك لقاعدة قبح العقاب؛ إذ ليس مدركه نصّ شرعي كما هو واضح، فيكون الظن منجزاً للتكليف المظنون عند الانسداد ولو لم يكن علم اجمالي أو بشرط العلم الإجمالي رغم عدم تنجزه.

٣ - ما يستفاد من بعض عبائر تقريرات المحقق النائيني في من أن التبعيض في الاحتياط لا يعني أكثر من سقوط وجوب الاحتياط في بعض أطراف العلم الإجمالي وبقائه في الأطراف الأخرى تعييناً \_ كما إذا قام الإجماع على عدم وجوبه في خصوص المشكوكات والموهومات \_ أو تخييراً \_ كما إذا قام على عدم عدم وجوبه في خصوص المشكوكات والموهومات \_ أو تخييراً \_ كما إذا قام على عدم عدم وجوب الاحتياط التام \_ وأما الحكومة فتأتي في مرحلة متأخرة عن ذلك وهي مرحلة الامتثال حيث يحكم العقل عندئذٍ بأن كل تكليف اشتغلت الذمة به وتنجز يجب في الخروج عنه الامتثال القطعي إن أمكن وإلا فالظني وإلا فالاحتمالي ولا يتنزل إلى الامتثال الوهمي إلا مع تعذر المراتب النواقي عنه عدم المؤات .

وهذا المطلب يتوقف على أن يكون التكليف الواقعي منجزاً، وأنّ المنجّز إذا كان هو العلم الإجمالي فهو ينجز التكليف الواقعي بخصوصيته لا بمقدار الجامع.

ولا يقال: إنّ الاتيان بالمظنونات وحدها لا يوجب الظن بالاتيان بالأحكام الواقعية؛ لبقاء المشكوكات التي يحتمل وجود الحكم فيها. والنتيجة تتبع أخسّ المقدمتين.

فإنّه يقال: المقصود لزوم تحصيل الظن بامتثال التكليف المعلوم بالاجمال المنجز لا التكاليف الواقعية، وهذا واضح.

٤ ما يحتمل أن يكون مراد المحقق النائيني في من أن العلم الإجمالي يقتضي تنجيز الواقع على كل حال والموافقة القطعية إلا إذا لم يمكن كما في موارد الدوران بين المحذورين أو الاضطرار إلى ترك بعض الأطراف؛ أو دل دليل على عدم وجوبه وعندئذ إذا لم يكن في أحد الأطراف مرجح ثبت التخيير والتبعيض في الاحتياط وإن كان مرجح وهو الظن كان العلم الإجمالي منجزاً له؛ إذ لا يلزم منه ترجيح بلا مرجح، وهذا أيضاً يتوقف على أن يكون العلم الإجمالي مالمعلم الإجمالي منجزاً له؛ الإجمالي منجزاً له بي المحدورين أي العلم والن على عدم وجوبه وعندئذ إذا لم يكن في أحد الأطراف مرجح ثبت التخيير والتبعيض في الاحتياط وإن كان مرجح وهو الظن كان العلم الإجمالي منجزاً له؛ إذ لا يلزم منه ترجيح بلا مرجح، وهذا أيضاً يتوقف على أن يكون العلم الإجمالي منجزاً للواقع، أي للخصوصية المشكوكة من التكليف المعلوم بالاجمالي للجامع فحسب.

٥ - أنّ العلم الإجمالي حتى إذا نجز الجامع فعلى القول بانكار البراءة العقلية يقع تعارض بين البراءات الشرعية في كل طرف للترجيح بلا مرجح فتتنجز الخصوصية في كل طرف للترجيح بلا مرجح فتتنجز يحوصية في كل طرف بالاحتمال، ولكن حيث لا يمكن الاحتياط التام أو لا يجب يقع التزاحم بين الاحتمالات المتنجزة فيقال بأنّ العقل يحكم بلزوم تقديم الاحتمال الاحتمال التكليف المنجز ولو بالاحتمال.

٦ بعد ثبوت التنجيز للخصوصية في كل طرف إمّا بالعلم الإجمالي أو بالاحتمال المنجّز يحكم العقل \_ بعد عدم امكان الاحتياط أو وجوبه \_ بلزوم تقديم المظنونات على المشكوكات والموهومات من باب الأهمية؛ وذلك لأنّ احتمال مطابقة المظنونات أكثر \_ أي في دائرة المظنونات \_ يظن بنسبة أكثر من الأحكام لا محالة من دائرة المشكوكات؛ لأنّه مقتضى سريان الظنون من كل طرف إلى المجموع، فتكون التكاليف والأغراض الالزامية الشرعية الموجودة فيها أكثر، والأغراض الأكثر أهم من الأقل، فبالتالي يكون احتمال أهمية الأغراض في دائرة المظنونات أكبر وأقوى من العكس.

وهذا البيان يتمّ في مورد تعدد الأحكام المعلومة بالاجمال ولا يتم في مورد العلم الإجمالي بحكم واحد، وهذا التفسير يناسب مع ما جاء في أحد تقريري الميرزاﷺ من التفصيل في الحكومة بين وحدة الحكم وتعدده فراجع كلامه.

ثمّ إنّ تقرير الحكومة بالنحو المتقدم لتفسير كلام المحقق الخراساني يوجب انحلال العلم الإجمالي وجريان البراءة العقلية في غير المظنونات، فلا نحتاج – بناءً عليها – إلى نفي وجوب الاحتياط بالاجماع أو بقاعدة نفي العسر والحرج بخلافه بناءً على الوجوه الأخرى، وعندئذٍ يتوقف حكم العقل بترجيح المظنون على الموهوم أن يكون مدرك نفي الاحتياط هو الإجماع الذي قدره المتيقن الموهومات أو قاعدة نفي العسر والحرج بنحو تتعين في طرف الموهومات ولا تجري في كل الأطراف تخييراً، وإلّا لارتفع الحكم العقلي المذكور لكونه تعليقياً، وسوف يأتي بيان وجه اختصاص جريان القاعدة في طرف الموهومات فقط. ص ٤٣٦ قوله: (وهذا التقرير أيضاً غير تام...).

ويمكن الايراد عليه أيضاً: بأنّ الاضطرار ليس إلى معين وإنّما تعيين ما يجوز تركه يكون بحكم العقل في طرف معين وهو المشكوكات والموهومات إلّا أنّ هذا التعيين ظاهري لا واقعي فهو لا يرفع الحكم الواقعي إذا صادف ذلك الطرف وإنّما يرفع منجزيته فيكون العلم الإجمالي بالتكليف الفعلي باقياً كما هو الحال في الاضطرار إلى طرف لا معين.

وإن شئت قلت: هذا التعين بحكم عدم التعين؛ لأنّ الميزان أن يكون الاضطرار موجباً لرفع الحكم الواقعي على تقدير، وهذا غير موجود هنا كما هو واضح. ويمكن جعل هذا بياناً آخر للاشكال الأوّل.

ص ٤٣٧ قوله: (ونلاحظ على ما ذكره أوَّلاً ـ...).

حاصله أمران:

 ١ - أنّ قيام الإجماع أو الضرورة لا يوجب حلّ العلم الإجمالي ؛ لأنّه لا ينجز طرفاً معيناً وإنّما يمنع عن جريان البراءة الظاهرية في تمام الأطراف فيبقى العلم الإجمالي باقياً وصالحاً لتنجيز الواقع وغير منحل لا حقيقة ولا حكماً ؛ لعدم حصول العلم الوجداني وعدم قيام ما ينجز الحكم الواقعي على واقعه في طرف معين فيمكن للعلم الإجمالي أن ينجز التكليف الواقعي بلا محذور .

٢ - أنّ قيام الإجماع أو الضرورة وحده لا يفيد في تتميم دليل الانسداد من دون ادخال منجزيّة العلم الإجمالي، إذ غاية ما يلزم منه حرمة اقتحام تمام الأطراف ولا يوجب تعين المظنونات بل يمكن اجراء البراءة ولو العقلية عن تعينها لولا منجزية العلم الإجمالي واقتضائه للامتثال، فإنّ حكم العقل أو الشرع بترجيح المظنونات فرع تنجيز التكليف المعلوم بالاجمال ووجوب موافقته وانكشاف الفراغ عنه بالمقدار الممكن من الكشف ولو الظنّي. نعم، لو قلنا بأنّ العقل يستقل بحجية الظن بمجرد سقوط البراءة الشرعية في المظنونات بلا حاجة إلى فرض منجزية العلم الإجمالي فسوف لا يتم شيء من الاشكالين كما هو واضح.

ص ٤٣٨ قوله: (وثانياً: أنَّ ما أفاده من استحالة تنجّز الشبهة...).

هذا المطلب متوقف على مقدمة مطوية ومسلمة في محلها وهي أنّ المراد من قولهم: المنجز لا يتنجز، أنّ المتنجز في الرتبة السابقة لا يتنجز بمنجز آخر في الرتبة اللاحقة كما إذا كان تنجيزه طولياً ومتوقفاً على ذلك وأمّا المنجزان العرضيان من دون طولية بينهما فلا محذور فيه كما إذا قامت امارتان أو أصلان منجزان على تكليف واحد، وعلى هذا الأساس يقال بأنّ منجزية الظن في طول منجزية العلم الإجمالي لحرمة المخالفة المستوجب لتساقط الأصول الشرعية في الأطراف لا لوجوب الموافقة، فسواء كانت الموافقة منجزة بالاحتمال محما هو على مسلك الاقتضاء \_أو بالعلم الإجمالي \_كما هو على مسلك العلية \_ وبالاحتمال والعلم الإجمالي معاً. هذا إذا كان المقصود من منجزية الظن بنحو وبالاحتمال والعلم الإجمالي معاً. هذا إذا كان المقصود من منجزية الظن بنحو الحكومة المعنى المتقدم في شرح مرام صاحب الكفاية في .

وأمّا إذا كان المراد من منجزية الظن بالحكومة ترجيح الامتثال الظني على الوهمي والشكي بعد فرض تنجز التكليف الواقعي المحتمل بالعلم الإجمالي أو بالاحتمال وفرض تعذر أو تعسر الاحتياط التام فالأمر أوضح؛ لأنّ منجزية الظن بهذا المعنى تعني صرف تنجيز العلم أو الاحتمال إلى الطرف المظنون أو تفريغ الذمة عنه في مقام الامتثال بذلك، فلا ربط له بكبرى أنّ المنجز لا يتنجز أصلاً.

وأمّا إذا كان المراد منجزية الظن بنحو الكشف فهو وإن كان متوقفاً على منجزية الاحتمال أو العلم الإجمالي للموافقة القطعية أيضاً – أعني في كـل طرف – وإلّا فلعل الشارع اعتمد عليها بعد فرض حرمة المخالفة القطعية في تمام الأطراف. إلّا أنّ كشف جعل الشارع للظن حجة في هذا الحال – بعد فرض تعذر أو تعسّر الاحتياط التام – لا محذور فيه؛ إذ المنجز هنا مجعول شرعي وليس عقلياً لكي يقال بأنّ المتنجز لا يتنجز وهذا واضح.

ص ٤٤٠ قوله: (وعلى المبنى الأوّل...).

الفرق بين المباني الثلاثة: أنّ المبنى الأوّل يجعل المنفي الحكم الحرجي بلسان نفي المسبب عنه بارادة السبب منه، فيكون النفي حقيقياً، والمبنى الثاني يجعل المنفي الحكم الحرجي بلسان نفي متعلقه ومعروضه تنزيلاً وادعاءً كما في «لا ربا بين الوالد والولد»، والمبنى الثالث يجعل المنفي الضرر الخارجي الناشىء من قبل الشارع وفي الشريعة، ويكون النفي حقيقياً، والضرر أيضاً مستعمل في معناه الحقيقي.

ولازم الأوّل والثالث انطباق القاعدة في المقام لنفي الاحتياط ؛ لأنّ المرجح فيه ناشىء من الشريعة ومسبب عن الحكم الشرعي بعد ضمه دائماً إلى وجوب الطاعة وحق الطاعة للمولى سواءً في موارد العلم التفصيلي بالتكليف أو الإجمالي. والتطبيقات الثلاثة صياغات متعددة لروح واحدة هي ما ذكرناه.

وهذا بخلاف المبنى الثاني ، فإنَّ الثابت به الحكم بنفي ما هو معروض الحكم

فلابد وأن يكون معروضه ومتعلقه حرجياً وليس الاحتياط معروضاً للـحكم الشرعي كما أنّ الحكم الواقعي معروضه ليس حرجياً فاحتيج إلى أحد الوجوه المذكورة في الكتاب.

وقد يناقش حتى على المبنيين الآخرين بأنّ إطلاق المسبب على السبب إنّما يكون فيما إذاكان تحقيقه مستلزماً للضرر أو الحرج وأمّا إذا لم يكن كذلك وإنّما تحصيل اليقين بتحقيقه مستلزم له فلا يكفي هذا لتصحيح إطلاق اسم المسبب على السبب؛ لأنّ الغرض المولوي لم يستلزم الضرر وإنّما تحصيل اليقين بالامتثال مستلزم لذلك وليس هذا ضرراً ناشئاً من نفس الشريعة.

وهذا الاشكال لئن تمّ على الصياغة الأولى التي طبق فيها القاعدة على نفس الحكم الواقعي المعلوم بالاجمال \_ على نحو التوسط في التكليف والرفع المشروط لا المطلق ليلزم جواز المخالفة القطعية أيضاً \_ فهو لا يتم على الصياغتين الثانية والثالثة ؛ لأنّ المطبق عليه في الصياغة الثانية ايجاب الاحتياط الشرعي أو العقلي بلحاظ منشأه وروحه وهو تلك الدرجة من الاهتمام المولوي المقتضي للاحتياط عقلاً.

والاهتمام غرض مولوي تشريعي، بل هو روح الحكم الظاهري كما تقدم في محله، وليس أمراً تكوينياً. وليس عنوان الجعل مأخوذاً في لسان القاعدة إلا استطراقاً إلى روحه، وهي الأغراض التشريعية لا الاعتبار بما هو اعتبار، وكذلك الصياغة الثالثة فإنّ عدم الترخيص في بعض الأطراف بحسب روحه ناشىء من تلك المرتبة الشديدة من الاهتمام المولوي الموجب لجعل ايجاب الاحتياط أو عدم جعل الترخيص اعتماداً على حكم العقل بالاحتياط، وهذه مرتبة من التكليف والاهتمام التشريعي الالزامي، فيكون مرفوعاً بالقاعدة. ثمّ إنّ مقتضى إطلاق أدلّة فعلية الأحكام الأولية بقاء التكليف الواقعي وأن الرفع للاهتمام والحكم الظاهري، فالتقريب الثاني والثالث متقدم رتبة على الأوّل؛ لأنّه مستلزم لتقييد زائد في أدلّة الأحكام الواقعية، ولا موجب له مع امكان رفع ايجاب الاحتياط وبالتالي اثبات التوسط في التنجيز لا التكليف.

وإن شئت قلت: إنّ المرفوع به الفعلية المطلقة للحكم الواقعي ومن جميع الجهات بحسب مصطلح صاحب الكفاية ﷺ لا مطلق الفعلية.

لا يقال: لازم ذلك أن تكون القاعدة في المقام ظاهرية كما إذا دلّ دليل على جعل الترخيص الظاهري في بعض الأطراف مع أنها قاعدة واقعية في سائر الموارد، وكيف يمكن الجمع في قاعدة واحدة بين الظاهرية والواقعية؟!

فإنّه يقال: المحذور إنّما يكون فيما إذا كان الرفع بالقاعدة ظاهرياً وواقعياً في نفس الوقت لاما إذا كان الرفع واقعياً على كل حال، إلّا أنّ المرفوع قد يكون حكماً واقعياً ينشأ منه الحرج كالوضوء الحرجي وقد يكون حكماً ظاهرياً ينشأ منه ذلك كايجاب الاحتياط واهتمام المولى بأغراضه الالزامية، وهذا لا محذور فيه لأنّه لا يعني أكثر من إطلاق النفي لكل حكم شرعي ينشأ منه الحرج وهذا واضح.

لا يقال: ظاهر الآية المباركة نفي الجعل الحرجي من ناحية أصل الشريعة وأمّا الحرج الناشىء من سوء اختيار الناس وابتعادهم عن الأئمّة المعصومين بيك المسبب لتحريف أو اختفاء الأحكام عليهم فليس ذلك مربوطاً بالشريعة لكي ينفى بالقاعدة؛ وهذا نظير ما يقال من عدم ارتفاع الحكم الضرري إذا كان باقدام المكلّف نفسه على الضرر. فإنّه يقال: هذا أيضاً مشمول لاطلاق القاعدة خصوصاً بالنسبة للأجيال المتعاقبة التي لم يكن لهم دور في خفاء الأحكام.

ثمّ إنّ ما اختاره السيد الشهيد الله من التفسير الثالث للقاعدة هنا وفي لا ضرر واضح إذا كان اللسان نفي جعل الحرج في الإسلام أو في الدين كما في لا ضرر في الإسلام، وأمّا ما ورد بلسان ﴿ ما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ فالمنفي به ليس نفس الحرج وطبيعيّه، بل المجعول من قبل الدين إذا انطبق عليه عنوان الحرج هو المنفي، وهذا أنسب مع تفسير الميرزا النائيني المن من ارادة الجعل والحكم من الحرج بعلاقة السببية.

كما أنَّ ما ذكره في الكفاية سوف يأتي في قاعدة لا ضرر أنَّ فيه عناية التنزيل الفائقة كما أنَّه يناسب نفي حكم نفس العنوان المنفي ادعاءً كما في لا ربا وهو خلف المقصود في المقام وفي قاعدة لا ضرر؛ إذ ليس المراد فيها نفي حكم الضرر والحرج بل نفي الحكم الحرجي أو الضرري المتعلَّق بالفعل بعنوانه الأولي.

ثمّ إنّه لا يتم التطبيقان الثاني والثالث بصياغتيهما المتقدمتين بناءً على التفسير المختار من قبل صاحب الكفاية؛ لأنّ المرفوع عنده ما هو معروض الحكم الشرعي، والاحتياط ليس كذلك حتى بلحاظ روح الحكم؛ فإنّ شدة الاهتمام موضوعه الغرض الواقعي الالزامي لا عنوان الاحتياط. اللهم إلّا أن يدعى إطلاق نفي الجعل للحكم العقلي المجعول تبعاً لجعل الحكم الشرعي الواقعي فيكون نظير تطبيق حديث الرفع على الجزئية والشرطية وهذا هو التطبيق الأوّل في الكتاب.

إلَّا أنَّ الانصاف عدم تمامية هذه التوسعة؛ لأنَّ الجزئية والشرطية منتزعة عن

نفس الجعل الشرعي فيمكن أن يعتبر ولو عرفاً مجعولاً شرعياً بخلاف وجوب الاحتياط العقلي.

كما أنّ التطبيق الرابع والخامس غير تامّين كما في هامش الكتاب فإنّ اهتمام المولى له رتبتان: اهتمامه بدرجة بحيث يجعل ايجاب الاحتياط ويتصدى بنفسه لحفظ غرضه الالزامي واهتمامه بدرجة بحيث لا يجعل الترخيص ويعول على حكم العقل بالاحتياط والذي ينفى بتطبيق القاعدة على وجوب الاحتياط الشرعي المحتمل – إنّما هو الأوّل لا الثاني – فلا يرتفع موضوع حكم العقل بالاحتياط. فلم يبق غير التطبيق الثاني وما فيه من القيود والتحفظات.

ص ٤٤٦ قوله: (ولكن التحقيق أنَّه لابد من صرف الترخيص...).

لا حاجة إلى هذا البيان؛ إذ يكفي بعد فرض تنجز الحكم الواقعي بالاحتمال ولو لسقوط البراءة العقلية بالمعارضة أن يحكم العقل بلزوم الخروج والامتثال اليقيني إن أمكن وإلاّ فالظني لكل تكليف تنجز واشتغلت ذمة المكلف به.

وإن شئت قلت: إنّه على هذا سوف يكون الشك في الامتثال للـتكاليف الواقعية المنجزة، وأي درجة من احتمال عدم امتثالها منجزاً في هذا المـقام، فيتنجز الظن لا محالة، وهذا هو الحكومة بتفسير الميرزا يُؤ حينما قال بحكم العقل يتقدم الامتثال الظني على غيره بعد فرض عدم وجوب الاحتياط التام.

وإن كان البيان المذكور صحيحاً أيضاً بل روحاً هو البيان الصحيح على كلا التقديرين، أي سواء كان المنجز هو الاحتمال أو العلم الإجمالي؛ إذ موضوع حكم العقل بحق الطاعة إنّما هو احتمال اهتمام المولى بأغراضه الواقعية سواءً في ذلك موارد الشك في التكليف أو الامتثال، وهذا الاحتمال مرفوع بالقاعدة في المقام في طرف الموهومات يقيناً؛ لأنّ القاعدة إمّا ترفع نفس الحكم الواقعي أو شدّة الاهتمام به على تقدير كونه في طرف الموهومات جزماً حيث لا يشمل العكس تعييناً، ومعه لا موجب لتقييد الحكم الواقعي أو شدة الاهتمام به في طرف المظنونات لو كان الحكم الواقعي فيه؛ لأنّ هذا تقييد زائد، فإنّ التقييد التخييري معناه تقييد كل منهما التقديري بينما يكفي تقييد الموهومات التقديري فلا وجه للتقييد الزائد.

لا يقال: التقييد التعييني للموهومات أكثر من التقييد التخييري لها.

فإنّه يقال: ليس بأكثر ؛ لأنّ المفروض على تقدير ارتكاب المظنونات وعدم الاحتياط فيها أن لا يكون التكليف مرتفعاً في الموهومات لو كان فيها ؛ إذ معناه الترخيص في المخالفة القطعية وهو خلف التوسط في التنجيز أو التكليف.

لا يقال: المفروض العلم بعدم التكليف في المظنونات والموهومات معاً وإنّما التكليف في أحدهما فإذاكان كذلك كان معنى التقييد التخييري الدوران بين تقييد واحد للتكليف امّا في مورد المظنون أو المورد الموهوم ولا معين لأحدهما في قبال الآخر.

فإنّه يقال: أوّلاً \_ يمكن أن يكون التكليف الواقعي في بعض المظنونات وبعض الموهومات.

وثانياً - مفاد القاعدة هو النفي التقديري وبنحو القضية الشرطية الصادقة حتى مع عدم صدق طرفيها فيكون مؤداها أنّ التكليف الواقعي وشدة الاهتمام به إذا كان في الطرف الموهوم فهو مرفوع عن المكلّف وهذا المضمون ثبوته في الطرف الموهوم مقطوع به على كل حال ولا موجب لأكثر منه بثبوته في الطرف المظنون أيضاً؛ إذ يكفي ذلك لدفع الحرج.

وهكذا يتضح أنّه يمكن إثبات التبعيض في الاحتياط في خصوص الموهومات دون المظنونات ببيانين كلاهما تام في نفسه وإن كان روحاً أحدهما راجع إلى الآخر.

ثمّ إنّه ينبغي البحث عن الفرق بين المسالك الثلاثة في مقدار ما يثبت من حجّية الظن وكون نتيجة المقدمات بناءً على الإطلاق أو الاهمال من حيث المراتب للظن والأسباب ونوع التكليف المحتمل فنقول:

أمّا على مسلك الحكومة بالتفسير المتقدم لكلام صاحب الكفاية في وبيانية الظن عند الانسداد فلا اشكال في انحلال العلم الإجمالي على كلا المسلكين في منجزيته وجريان البراءة العقلية لا الشرعية؛ لكون المنجزية في طول سقوطها بالمعارضة وإلّا ارتفع حكم العقل لكونه تعليقياً في المشكوكات فضلاً عن الموهومات. والميزان على هذا المسلك بالظن الشخصي لا النوعي؛ لأنّ الكاشفية والبيانية الشخصية التي هي الميزان على مسلك قاعدة قبح العقاب بلا بيان إنّما يكون للظن الشخصي من أي سبب حصل، فالنتيجة الإطلاق من حيث الأسباب.

وهل تختص الحجّية بالمرتبة القوية للظن أو تعم مطلق المراتب؟ يـتوقف على مقدار ما يقول به صاحب هذا المسلك من بيانية الظن عند الانسداد أو ثبوت حق الطاعة للمولى فيه.

وأمّا على مسلك الكشف فتجري البراءة الشرعية فضلاً عـن العـقلية فـي الموهومات والمشكوكات؛ لانـحلال العـلم الإجـمالي بـاستكشاف الحـجة الشرعية في بعض الأطراف، إلّا أنّه لابد من الأخذ بالمتيقن حجيته على أساس هذا المسلك وهو الظن القوي إذاكان وافياً لمعظم الفقه وبمقدار المعلوم بالاجمال وإلّا تنزلنا إلى المرتبة الأضعف منها؛ لكونها المتيقن دون غيرها. فهذا المسلك من حيث مراتب الظن نتيجته التقييد بالمرتبة المتيقنة الكافية بمعظم الفقه.

وأمّا من حيث الأسباب بمعنى أنّ الميزان هل يكون بالظن الشخصي أو النوعي \_ والنسبة بينهما عموم من وجه \_ فحيث إنّ هذا الدليل يتوقف على وجود القدر المتيقن ووصول الحجّية فيه وإلّا وقع الانسداد من جديد ووجب الاحتياط، حيث لا يمكن استكشاف جعل الحجّية فيه، فلا محالة يكون الحجة مجمع الظنين الشخصي والنوعي، أي السبب الموجب للظن الشخصي، وإذا فرض عدم وفاء مجمع الظنين بمعظم الفقه وتردد أمر الحجّية المستكشفة بين الظن الشخصي أو النوعي لم تثبت حجّية شيء منهما وحصل الانسداد، ووجب الاحتياط في دائرتهما وهو يبطل أصل مسلك الكشف، لتوقفه \_ كما تقدم \_ على وجود القدر المتيقن، وهذا لا يتحقق مع التردد جزماً.

ثمّ إنّه على هذين المسلكين لا يؤثر اليقين أو احتمال أهمية نوع التكليف في مورد الموهومات؛ لأنّ المفروض انحلال العلم الإجمالي وجريان البراءة العقلية على الأقل في التكاليف المحتملة مهما كانت مهمة.

وأمّا على مسلك التبعيض في الاحتياط فالنتيجة وجوب الاحتياط فيما عدا ما يرتفع به الحرج من الشبهات؛ لعدم انحلال العلم الإجمالي \_ بناءً عليه \_ فلو فرض كفاية عدم الاحتياط في الموهومات لزم الاحتياط في الباقي حتى المشكوكات، كما أنّه لو ارتفع بترك الاحتياط في الموهومات التي يكون احتمال التكليف فيها ضعيفاً جداً لزم الاحتياط في سائر الموهومات أيضاً. وهكذا فالنتيجة على هذا المسلك من حيث المراتب التقييد أيضاً ولكن من طرف الوهم فيترك الاحتياط في الأكثر وهماً فالأكثر .

وهل الميزان بالوهم الشخصي أو يكفي الوهم النوعي، كما إذا قام خبر على الترخيص مع عدم حصول الظن الشخصي به؟

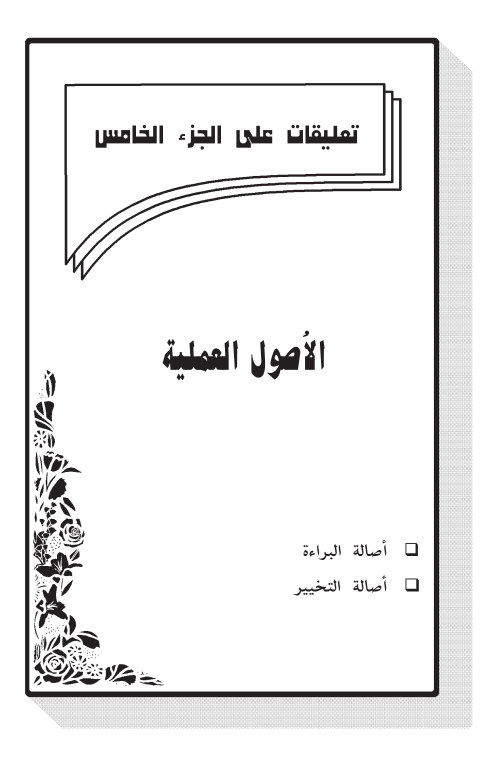
هذا يرتبط بالقول بالحكومة بتفسير الميرزا، بمعنى أننا لو قلنا بلزوم تحصيل الفراغ الظني مع التمكن بعد فرض تنجز التكاليف الواقعية بالعلم أو الاحتمال المنجز كان المعيار بتحصيل الظن الشخصي بالامتثال لا محالة.

نعم، لو لاحظنا الوجه الآخر \_ وهو تطبيق دليل نفي العسر والحرج \_ فقد يثبت التخيير إذا احتملنا رفع التكليف الموهوم في مورد الأهم النوعي تعييناً.

كما أنّه إذا فرض أنّ بعض التكاليف الموهومة على تقدير ثبوتها تكون أهم بحيث لا يرضى الشارع بتفويتها لزم الاحتياط فيها وتطبيق التبعيض في الاحتياط على غيرها ولو من المظنونات مما لا يحرز أهميتها.

كما أنّه إذا فرض احتمال أهمية بعض الموهومات أهمية لا يحتمل مثلها في المظنونات جاز تطبيق التبعيض في الاحتياط على المظنونات؛ لاحتمال التعيين في الرفع لكل من الطرفين فقد يحكم العقل بالتخيير في مقام الخروج عن عهدة أغراض المولى وطاعته.

وقد يحكم بتعيين امتثال الأهم الموهوم إذا كانت أهمية كبيرة بحيث يحرز أنّ المولى لو كان بنفسه واقعاً في هذا التردد والتزاحم الحفظي كان يرجح غرضه الأهم ولو كان موهوماً على غرضه غير الأهم ولو كان مظنوناً، والله الهادي للصواب.



## أصالة البراءة

١ \_ البراءة العقلية:

ص ٢٠ قوله: (والأصول العملية كأصالة الصحة أو الطهارة...). ذكر في المصباح أنّ خروج أصالة الطهارة عن علم الأصول مع جريانها في الشبهات الحكمية لوضوحها وعدم الاختلاف فيها.

وفيه: أوَّلاً \_ منع الكبرى، فإنَّ كون المسألة بديهية أو غير مختلف فيها لا يجعلها خارجة عن مسائل العلم.

وثانياً - منع الصغرى للخلاف في حدودها وجريانها في مورد احتمال النجاسة الذاتية أو المسبوقة بالنجاسة في توارد الحالتين.

وثالثاً - النقض بأصالة الاحتياط في الشك في المكلف به أو البراءة العقلية أو حجّية الظهور أو غيرها.

ص ٢٤ ـ قوله: (وقد أوضحنا مفصلاً في بحوث القطع...). حاصله: أنّ المولوية التي هـي ادراك عـقلي عـملي ليست إلّا المـنجزية واستحقاق العقوبة أو حسنها؛ لأنّ مدركات العقل العملي ليست إلّا التحسين والتقبيح العقليين كما أنّ تمام موضوعها الوصول كما تقدم في بحث القطع، فالجمع بين إطلاق المولوية وقبح العقاب بلا بيان تناقض؛ لأنّ الأوّل يعني اطلاقها في كل مورد يمكن فيها الطاعة بينما الثاني يعني نفيها في مورد الشك وعدم العلم، وهذا لا محالة تقييد في إطلاق المولوية.

ص ٢٦ قوله: (الأوّل: الاحالة إلى الوجدان العرفي والعقلائي في باب المولويات العقلائية...).

ويمكن المناقشة الصغروية فيها أيضاً فإنّ الثابت في القوانين الوضعية أنّ الجهل بالقانون لا يكون عذراً.

ص ٢٦ قوله: (الثاني: ما تمت صياغته في مدرسة المحقق النائيني...).

وهناك بيان آخر يظهر من فوائد الأصول حاصله: أنّ فوت التكليف بعد الفحص وعدم وصوله ليس مستنداً إلى المكلف بل إمّا لقصور في بيان المولى بحيث لم يكن صالحاً للوصول إليه أو لعامل آخر غير مربوط بالمكلف وخارج عن قدرته فلا يكون التفويت منه ليستحق عليه العقاب.

وفيه: أنَّ ملاك استحقاق العقاب ليس الاضرار أو التفويت لأغراض المولى ، وإنَّما ملاكه عدم اطاعته وأداء حق مولويّته والعبودية له ؛ ولهذا قلنا بالعقوبة حتى في موارد التجري مع عدم التفويت فيها .

ص ٢٨ قوله: ( أوَّلاً ـ إنَّ الانشاء يمكن أن يكون محركاً ... ) .

كما في موارد الشبهة قبل الفحص أو المقرونة بالعلم أو الشك في الامتثال فإنَّه

من المستبعد أن لا يقول هذا المحقق فيها بحق الطاعة والمنجزية.

ثمّ إنّ هناك بحثاً أثاره القوم على القول بالقاعدة من أنّه قد يقال بالتعارض بينها وبين قاعدة وجوب دفع الضرر المحتمل خصوصاً الاخروي أي العقاب.

وقد أُجيب عليه بأنَّ موضوع الثانية احتمال العقاب والقاعدة ترفعه وتوجب القطع بعدمه لاستحالة صدور القبيح من المولى.

هذا لو قبلنا أصل هذا الحكم كحكم عقلي، والصحيح أنّه ليس حكماً عقليا أصلاً؛ لأنّ الحكم العقلي يرجع إلى التحسين والتقبيح العقليين، ولا إشكال في أنّ العقل لا يحكم بقبح الاقدام على الضرر لا الدنيوي ولا الاخروي، وإنّما هذا مطلب غريزي وغرض طبيعي لا حكم عقلي عملي، فإنّ كل إنسان بحسب طبعه متنفر عن الضرر والألم. وهذا تارة ندعيه كوجدان، وأخرى نقيم عليه برهاناً حاصله: أنّ العقاب دائماً يكون على الخروج عن أدب العبودية وحق الطاعة والمولوية للمولى والجرأة عليه ـ كما تقدم في بحث التجري ـ فيتوقف احتماله على تنجز التكليف وحق الطاعة في المرتبة السابقة، فيستحيل أن يكون التنجز بهذه القاعدة. وهذا يعني أنّ هذه القاعدة لا يمكن أن تكون حكماً عقلياً بالتنجز لأنّها فرع التنجز في المرتبة السابقة، فيستحيل أن يكون التنجز بهذه القاعدة. وهذا يعني أنّ هذه القاعدة لا يمكن أن تكون حكماً عقلياً بالتنجز بقرت قبح نفسي للاقدام على الضرر بقطع النظر عن حق الطاعة، ولو فرض ثبوت قبح نفسي للاقدام على الضرر بقطع النظر عن حق الطاعة، ولو فرض ثبوت قبح نفسي للاقدام على الضرر بقطع النظر عن حق المولى وظلمه كما في تبح الكذب مثلاً، فهذا أجنبي عن استحقاق العقاب والتنجز، وهذا يعني أنّـه تبح الكذب مثلاً، فهذا أجنبي عن استحقاق العقاب والتنجز، وهذا يعني أنّـه يستحيل أن يثبت بهذه القاعدة تنجز التكاليف حتى في موارد عدم جريان قاعدة قبح الكذب مثلاً، فهذا أجنبي عن استحقاق العقاب والتنجز، وهذا يعني أنّـه الامتثال، وحيث لا حكم عقلي آخر في باب الطاعة والعصيان فلا محالة يثبت أنّ وجوب الدفع ليس حكماً عقلياً عملياً أصلاً، ولا يمكن التمسك به في أي مجال .

وهذا هو الجواب الصحيح لا ما ذكره بعض الأعلام من الترديد بين كونه حكماً غيرياً أو نفسياً أو طريقياً أو ارشادياً. والاستدلال على ابطال ما عدا الأخير منها تارة بلزوم اللغوية وأخرى بلزوم تعدد العقاب، فإنّ هذه التقسيمات غير جارية في الأحكام العقلية العملية التي كلها بملاكات الحسن والقبح العقليين الذاتيين وليست أحكاماً مجعولة ليتصور فيها الغرض الطريقي أو النفسي أو الغيري أو اللغوية، وأمّا تعدد العقوبة أو تأكدها فلا محذور فيه؛ لأنّ القائل به يقبله حتى في مورد القطع بالتكليف وأنّه أيضاً يقبح فيه الاقدام على العقاب فلا يلزم أسوئية الاحتمال على العلم بل استحقاق العقاب دائماً على الاقدام على يقال من أنّ ملاك العقاب في التجري والعصيان أمر واحد وهو الاقدام على المعصية.

ولعلّ حاق مقصوده ما ذكرناه من استحالة أن تثبت المنجزية بهذه القاعدة ؛ لأنّها في طولها ، إلّا أنّ هذاكان يقتضي منه انكار كونها حكماً عقلياً عملياً أصلاً كما أشرنا ، وعدم التمسك بها في أي مورد حتى الشبهة قبل الفحص أو المقرونة بالعلم الإجمالي لاثبات التنجز مع أنّه قد تمسك بها فيها .

وقد يقال: إنّه يعقل أن تكون هذه القاعدة منجزة في فرض واحد وهو ما إذا كان الشك في كبرى التنجيز كما إذا شك المكلف ولم يدر أنّ العقل هل يحكم بحق الطاعة في موارد الشك أو يحكم بقبح العقاب. إلا أنّ الصحيح أنّه في هذه الحالة أيضاً لا يعقل تنجيز الحكم بهذه القاعدة، إذ لو فرض أنّ العقل يرى الشك في كبرى المولوية وحق الطاعة عذراً عـقلاً فلا احتمال للعقوبة لكي تجري القاعدة ولو فرض أنّه غير معذر عقلاً كما هو الصحيح، ومن هنا كان احتمال العقاب أو استحقاقه ثابتاً، فالتنجز ثابت في المرتبة السابقة على جريان القاعدة.

٢ \_ البراءة الشرعية:

ص ٣١ قوله: (منها قوله تعالى ﴿ لا يكلُّف الله نفساً إلَّا وسعها ﴾ ...). المراد من الموصول ابتداءً أحد احتمالات أربعة:

١ ـ المال بالخصوص ويكون المقصود من الايتاء في الآية الإعطاء والتكليف به بمعنى التكليف بانفاقه.

٢ \_ الفعل ويكون المقصود من الايتاء الاقدار عليه وانفاق المال يكون من مصاديقه.

٣ ـ التكليف بالخصوص ويكون المراد من الايتاء عندئذٍ ايصاله؛ فإنّ ايتاء كل شيء بحسبه.

٤ \_ الأعم الشامل لجميع ذلك بمقتضى الإطلاق.

والاستدلال يتم على الثالث والرابع لا الأوّل والثاني ، إلّا أنّ الثالث غير مطابق مع مورد الآية الذي هو انفاق المال في عدة الطلاق وارضاع ولد المطلق ، فيتعين الرابع وتقريبه بالتمسك بالاطلاق في الموصول ؛ إذ لا موجب لتقييده بخصوص المال أو الفعل وكونه مورداً للآية لا يوجبه ؛ فإنّ المورد لا يكون مخصصاً على أنّ سياق الجملة ومناسباتها تقتضي ارادة تطبيق كبرى كلية على المورد.

ونوقش بأنّ الإطلاق المذكور غير تام، إذ اضافة التكليف إلى الفعل اضافة إلى المتعلق والمفعول به (المكلف به) بينما اضافته إلى نفس التكليف لابد وأن يكون من باب المفعول المطلق والذي يعني أنّه طور من أطوار الفعل وقسم منه، وهذان معنيان متباينان فلا يمكن الاستعمال فيهما معاً.

وأجيب من قبل المحقق العراقي تارة بأنّه يمكن الاستعمال في نسبة جامعه. وجوابه ما في الكتاب من عدم وجودها إلّا بنحو المعنى الاسمي لا الحرفي النسبي كما هو مقرر في محله.

وأجيب من قبل المحقق النائيني والعراقي ترضي أخرى بأنّه يمكن افتراض الاستعمال في الاضافة إلى المفعول به، ومع ذلك يعم الموصول الحكم والتكليف أيضاً، إمّا لكون الحكم والتكليف بمعنى اسم المصدر هو المقصود من الأحكام الشرعية وهي تقع متعلقاً لفعل التكليف فيقال كلّف بتكليف أو حكم بحكم وهذا تقريب النائيني شيء. أو بأنّ فعل التكليف ليس مساوقاً ومرادفاً مع الجعل والحكم، بل مبدأه الكلفة والمشقة والجهد فيكون معنى (لا يكلف الله) أنّه لا يجهد نفساً إلّا بما آتاها والتكليف بمعنى الحكم يمكن أن يقع متعلقاً ومفعولاً به لهذا المعنى، أي لا يجهد نفساً بتكليف وحكم إلّا ما آتاها. فلا يلزم استعمال اللفظ في معنيين. وهذا ما ذكره العراقي ووافق عليه الشهيد الصدر شيء.

## ونلاحظ على ما ذكر :

أوّلاً - حتى إذا كانت النسبة إلى المفعول المطلق مع ذلك لا يمكن استفادة البراءة من الآية؛ لما ذكر من أنّ المراد من التكليف لغة وعرفاً الجهد والمشقة فتكون الجملة أنّ الله لا يكلّف نفساً كلفةً وجهداً إلّا ما آتاها، أي جهداً آتاها؛ وايتاء الجهد هو الاقدار عليه. فتكون الآية من أدلّة عدم التكليف بغير المقدور وما لا يطاق.

فالحاصل: المفعول المطلق ليس هو التكليف بمعناه الأصولي، أي الحكم والجعل حتى على هذا التقدير، فلا تكون الآية على هذا التقدير ناظرة إلى جريان البراءة عن التكليف المحتمل، ولا يبعد استظهار هذا المعنى من الآية؛ إذ لو كان المقصود الاستثناء من المفعول به والمكلف به كان اللازم ذكر حرف الجر أي (إلا بما آتاها) أو (لا يكلّف الله نفساً بشيء إلا ما آتاها)؛ لعدم اضافة التكليف إلى المكلف به ابتداءً، فيكون نظير لا يكلف الله نفساً إلا وسعها كما أشرنا إليه في هامش الكتاب.

وثانياً - يرد على تقريب النائيني بأنّ الحكم والتكليف لو فرض اضافة فعل (يكلّف) إليه في الكلام كما إذا قال:كلّفه بحكم أو تكليف أمكن حمله على اسم المصدر، وأمّا حيث لا يكون ذلك مذكوراً وإنّما المذكور لا يكلف الله نفساً (بشيء) إلّا ما آتاها فهذا لا يشمل إلّا ما يكون مصداقاً حقيقياً لمتعلق التكليف وليس هو إلّا الفعل أو المال لا نفس التكليف بالمعنى اسم المصدري؛ فابنّه بحاجة إلى اعمال عناية ولا دالّ عليها.

وثالثاً \_ يرد على كلا التقريرين:

١ ـ أنّ الايتاء بمعنى الاقدار والاعطاء غير الايتاء بمعنى الايصال، وما يقال
من أنّ ايتاء كل شيء بحسبه إنّما يجدي إذا كانت الاضافة إلى ما يناسب ذلك
المعنى، فلا يمكن استفادته من الإطلاق.

وإن شئت قلت: اضافة الايتاء إلى مطلق الشيء في الجملة لابد وأن يكون له معنىً واحد ولو كان جامعاً بين معنيين آخرين، ولا يمكن أن يكون بلحاظ كل مصداق \_ للشيء له \_ معنىً غير معناه بلحاظ المصداق الآخر، والمعنى الجامع هو الاعطاء وجعله واجداً له ومتمكناً منه وهو مباين مع الايصال، بل استعماله في الايصال مجاز. وما يذكر من الأمثلة كقوله تعالى: ﴿ آتاه الله المحكمة ﴾ أو العلم فهو أيضاً بمعنى الاعطاء والمعطى هو العلم والحكمة والمعرفة لا المعلوم بمعنى اعلامه به، والحكم هو المعلوم لا العلم.

٢ ـ سياق الآية خير شاهد على أنّ النظر إلى السعة والقدرة على الانفاق وأنّ الكبرى المنظورة هي عدم التكليف بما لا يطاق كما ذكره المفسرون طرّاً ، وهي كبرى أخرى غير كبرى البراءة عن التكليف المشكوك .

ص ٣٤ قوله: (هذا ولكن ينبغي أن يعلم أنَّ المقدار الذي يثبت بها البراءة ما لم يصدر من الشارع البيان...).

هذا غير ظاهر بل لعلّ المناسب مع نفي العذاب والعقوبة حمل ارسال الرسل على كونه معرفاً إلى قيام الحجة ووصول التكليف؛ لأنّ مجرد ارسال الرسول واقعاً من دون وصوله أو تنجزه على المكلفين لا يصحح العقاب أيضاً، اللّهمّ إلّا أن يقال بأنّ الآية ليست في مقام البيان من ناحية عقد المستثنى بل المستثنى منه فقط. وهو خلاف الظاهر.

كما أنَّ ما ذكرناه في الهامش واختاره المحقق النائيني ﷺ في فوائده وهو ارادة مطلق الحجة الأعم من البيان الشرعي أو الحجة العقلية خلاف الظاهر، بل مستهجن أيضاً، فإنَّ ظاهر الآية إناطة العذاب بفعل يرجع إلى المولى والشارع كما أنَّه بناءً على حملها على الاستحقاق يكون المعنى عدم تنجز التكليف حيث لا تنجز للتكليف فيكون كالقضية بشرط المحمول.

فالانصاف: تمامية دلالة الآية على امضاء ما لعله مركوز لدى العرف من عدم التنجز للتكليف وعدم استحقاق العقوبة إذا لم تصل الحجة الشرعية عليه، وهذا لسان عرفي لبيان البراءة الشرعية، أو قل امضاء البراءة العقلائية. نعم، هذا اللسان لا يثبت إلاّ البراءة المحكومة للاحتياط إذا تم دليل الاخباري عليه؛ لأنّه حجة شرعية.

ص ٣٥ قوله: (ومن الآيات قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْماً ﴾...).

الاستدلال بهذه الآية على البراءة خلاف الظاهر جداً، خصوصاً مع ملاحظة سياقها الوارد في مقام بيان أنّ الله سبحانه لا يترك المؤمنين ومن هداهم إلى الايمان خارجاً بل يتدخل من أجل تسديدهم وارشادهم إلى ما فيه مصلحتهم الخارجية ومن ينبغي لهم الاتقاء منه؛ وهذا مفاد مباين عرفاً مع البراءة ومعذورية الجهل بالتكليف، فما في الهامش هنا تام بكلا فقرتيه.

وما ورد في بعض الروايات كرواية عبد الأعلى عن أبي عبد الله الله الله عن أبي عبد الله الله عن حديث قال: وسألته عن قوله تعالى: ﴿وَمَاكَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ عَبْيَنَ لَهُم مَايَتَّقُونَ قال: «حتى يعرفهم ما يرضيه ويسخطه». ومثلها رواية حمزة ابن محمّد الطيار <sup>(١)</sup> لا ينافي ما ذكرناه؛ لأنّ ظاهرها أنّ عدم المعرفة يوجب العجز الخارجي عن العمل؛ ولهذا استشهد الإمام على في نفس الرواية على ذلك العجز الخارجي عن العمل؛ ولهذا ستشهد الإمام على الم

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة ١: ٣٢٧ من أبواب المقدمات، ح ١٠، ١١.

الاستدلال بالسنّة على البراءة:

ص ٣٦ قوله: (منها ـ الحديث المعروف «كلّ شيء مطلق حتى يرد فيه نهي »...).

سند هذا الحديث غير تام؛ لأنّـه مروي في الفقيه مرسلاً عن الإمام الصادق الله ، بل حتى لو قيل باعتبار مراسيل الصدوق فهذه ليست منها؛ لأنّ الموجود في الوسائل ص ٦٢٦ ج ١٨ وإن كان بعنوان (محمّد بن علي بن الحسين قال، قال الصادق الله ...) إلّا أنّه بمراجعة الفقيه ج ١ ص ٢٠٨ (ط \_ النجف) يلاحظ انّ الموجود فيه روي عن الصادق الله ، فالسند غير تام على كل حال، فما في أكثر كتب الأصول ومنها كتابنا اشتباه منشأه نقل صاحب الوسائل.

ثمّ إنّ في كلمات السيد الخوئي والسيد الإمام على المتشهاد على نظر الحديث إلى الاباحة الظاهرية المغياة بالوصول لا بالصدور بنكتة لم يتعرض لها السيد الشهيد في وهي أنّ المراد لو كان هو الاباحة قبل ورود النهي بمعنى الصدور كان مختصاً بزمن النبي ألم المراد لو كان مو الاباحة بل ورود النهي بمعنى الصدور كان مختصاً بزمن النبي ألم المراد لو كان هو الاباحة قبل ورود النهي بمعنى المراد من الورود أنّ الرواية صادرة عن الإمام الصادق لله ، فلابد وأن يكون المراد من الورود الوصول.

وهذه النكتة أيضاً يمكن الاجابة عليها بأنّ المراد من الورود ليس هو التشريع ليقال بانتهائه في زمن النبي تَمَنَّنَ بل البيان من قبل الرسول أو الامام المكلف من قبل الله سبحانه بذلك، وهذا المعنى مستمر في زمان الأئمّة علي أيضاً، فإنّ جملة من الأحكام لم تبين للناس من قبل النبي تَمَنَّنَ ما مارة بل بتوسط الأئمّة علي ، كما ورد ذلك في حديث الحجب الصادر عن الأئمّة علي ، وفي حديث التثليث الذي نقله الشيخ الصدوق عن خطب أمير المؤمنين الله وفيه: «وسكت عن أشياء لم يسكت عنها نسياناً فلا تكلفوها» فيمكن أن يكون مفاد الحديث على هذا جعل الإباحة الظاهرية قبل صدور الخطاب والبيان العام من المعصوم، وهذا معنى معقول في نفسه.

والانصاف: أنّ هناك فرقاً بين مثل: «اسكتوا عمّا سكت الله عنه» أو «لا تكلفوها» وبين لسان «كل شيء مطلق»، فإنّ الأوّل ناظر إلى نكتة أنّ مسؤولية بيان وصدور الأحكام على المعصومين بي أن هناك نكات قد تقتضي السكوت موقتاً في بيانها فلا تلحّوا في استيضاحها ورفع موانع البيان كي لا تقعوا في ضيق، بينما الثاني ناظر إلى جعل قاعدة عملية يستفيد منها المكلف في موارد الشك في الحلية والحرمة، ومثل هذه القاعدة بحسب الار تكاز العرفي المناسب معها أن يكون موضوعها عدم الوصول والعلم ولكن لا الناشيء من ترك الفحص وغض البصر، بل عدم الوصول فيما يكون في معرض الوصول والذي يكون مساوقاً مع الصدور في معرض الوصول، فتكون الرواية من أدلة البراءة والحلية الظاهرية بعد الفحص وعدم الوصول إلى نهي في معرض الوصول، والله الهادي للصواب.

ص ٣٧ قوله: (المرحلة الثانية لو فرضنا استظهار الوصول من الورود...)

لا يقال: الحرمة المشكوكة بما هي مشكوكة شيء أيضاً مشمول لاطلاق الحديث فيدل على أنّه إذا ورد فيه نهي \_كما يقول الاخباري \_ارتفع الإطلاق والسعة والحلية.

فإنَّه يقال: هذا معناه حكومة دليل الاخباري على الاحتياط بالنسبة للبراءة

والحلية الظاهرية الطولية التي تجري عن الواقع عند الشك في ايجاب الاحتياط، وهذا إطلاق آخر في الحديث غير اطلاقه للفعل المشكوك بعنوانه الأولي، أي بعنوان أنّه شرب التتن مثلاً، فالإطلاق المعارض مع دليل الاخباري على الاحتياط هو إطلاق الشيء للعناوين الأولية.

نعم، يمكن أن يقال: أنّ عنوان الشيء الذي هو من العناوين المبهمة يعلم أنّه لا يرد فيه نهي بعنوان أنّه شيء، وإنّما النهي والتحريم يرد على العناوين التفصيلية للأفعال، فإذا كان الشيء عنواناً مشيراً إلى العناوين التفصيلية للأفعال والتي يرد النهي والتحريم عليها صحّ ما ذكر، إلّا أنّ هذا خلاف الظاهر، فإنّ الشيء ليس عنواناً فانياً في العناوين الأخرى بل في مصاديقها الخارجية من خلال عنوان الشيء لا العناوين التفصيلية الأخرى، فيكون هذا قرينة على أنّ ورود النهي فيها الشيء لا العناوين التصيات ، فيكون مفاده محكوماً لدليل الاحتياط في الشبهات. ولعلّ الار تكاز العرفي في مثل هذه التعبيرات خصوصاً مع التعبير بالاطلاق لا الحلية والاباحة يساعد على فهم هذا المعنى من الحديث. والله العالم.

ثمّ إنّ هذا الحديث بناءً على مناقشات السيد الشهيد فيّ مفاده مفاد (اسكتوا عمّا سكت الله عنه)، ونحوه ممّا يدل على الاباحة قبل الخطاب وبيان الأحكام واصدارها من قبل المعصومين إمّا كاباحة وحكم واقعي أو ظاهري على الأقل، وهذا قد يقبل به حتى الاخباريين، ونتيجته أنّه لا يجب السؤال عن النواهي ولا تنجز لها قبل صدورها من المعصوم عليه \_ وقد ورد في الرواية المتقدمة عن أمير المؤمنين عليه قوله: «فلا تكلفوها» \_ وعندئذٍ يمكن اثبات هذه الاباحة في أزمنتنا إذا احتملنا صدور النهي ولم يصلنا باستصحاب عدمه، وهو استصحاب موضوعي يجري حتى عند المنكر لجريانه في الأحكام، فيثبت بذلك الاباحة ظاهراً. هذا ما أفاده صاحب الكفاية ﷺ.

وهنا عدّة ملاحظات:

الأولى: قد يقال إنّ هذه الاباحة الثابتة بالاستصحاب في قوّة اثباتها بالأصل العملي المحكوم للدليل الاجتهادي كما إذا تمّ دليل الاخباري عـلى وجـوب الاحتياط في الشبهات.

وفيه: إنّ دليل الاخباري بعد فرض تمامية دلالة هذا الحديث على الاباحة قبل صدور الخطاب يكون مقيداً بالشبهة التي صدر فيها الخطاب فيخرج عن دليل الاحتياط موارد عدم صدور الخطاب واقعاً، فيكون التمسك به تمسكاً بالعام في الشبهة المصداقية.

لا يقمال: هذا يلزم منه تخصيص دليل الاحتياط بموارد نادرة هي موارد العلم بصدور الخطاب مع الشك في دلالته على الحرمة والحلية.

فإنّه يقال: أوّلاً: مجموع موارد العلم الإجمالي بالنهي أو صدور الخطاب وموارد توارد الحالتين وموارد العلم بصدور الخطاب والشك في النسخ وموارد التعارض أو اجمال الخطاب بناءً على عدم شمول الحديث لهما كافٍ لاخراج قاعدة الاحتياط عن اللغوية.

وثانياً: الميزان في التخصيص بالفرد النادر أن يكون الباقي تحت العام من الأفراد نادرة، لا أن يكون احرازه نادراً للمكلف، كما إذا كان احراز العدالة في العالم الواجب اكرامه نادراً، فإنّه لا يوجب أن يكون تخصيص (أكرم كل عالم) واخراج الفاسق منه مستهجناً ومن التعارض ، والمقام من هذا القبيل ؛ لأنّ الشبهة التي ورد فيها نهي واقعاً ولم يصل إلى المكلّف في نفسه ليس نادراً .

الثانية: أنّ الاباحة المذكورة لا تشمل موارد صدور النهي ومعارضته مع ما يدلّ على الترخيص وموارد اجمال النصّ؛ لأنّ الخطاب صادر في مثل ذلك فلعلّه يجب السؤال والفحص فيه، ولا يجري الاستصحاب للعلم بصدور خطاب النهي وإنّما الشك في الحرمة الواقعية. اللّهمّ إلّا أن يقال: بأنّ المقصود بحسب المتفاهم العرفي والعقلائي من صدور النهي صدور ما يكون صالحاً لاستفادة التحريم منه بحسب الفهم العرفي العام، وفي موارد التعارض أو اجمال النصّ لا يكون النهي صادراً بحسب الفهم العام خصوصاً موارد التعارض أو اجمال النصّ لا لخطاب النهي، إلّا أنّ هذا الاستظهار غير واضح.

الثالثة: ما ذكره المحقق الخراساني ﷺ من عدم جريان الاستصحاب المذكور في موارد توارد الحالتين. وقد علّله السيد الشهيد ﷺ بعدم جريان الاستصحاب مع العلم بصدور النهي.

لا **يقـال**: إنّ الغاية هي النهي غير المنسوخ وصدوره مشكوك.

فإنَّه يقال: الاباحة الظاهرية المجعولة قبل صدور الخطاب تنتفي بالنهي الصادر قطعاً سواءً نسخ ذلك فيما بعد بالاباحة أم لا؛ فإنّ نسخه لا يرجع الإباحة الظاهرية، وإنّما يثبت الاباحة الواقعية بعده كما هو واضح. فالحديث لا دلالة له على الإباحة الظاهرية أكثر من هذا المقدار وهي مقطوعة الارتفاع مع العلم بصدور النهي فلا معنى لاستصحابها.

وأمَّا تعليل المحقق الأصفهاني فمذكور في الكتاب بما لا مزيد عليه.

## حديث الرفع :

ص ٤٠ قوله: (أمّا المقام الأوّل: فالفقرة التي يستدلّ بها من الحديث...) الأولى تغيير المنهجة في المقام الأوّل بما يلي:

استدل بفقرة «ما لا يعلمون» في الحديث على البراءة والرفع الظاهري. وقد واجه هذا الاستدلال اشكالاً حاصله: أنّ ظاهر اسناد الرفع إلى ما لا يعلمون أنّه رفع حقيقي لما لا يعلمونه من الأحكام، فيكون ظاهراً في الرفع الواقعي لا الظاهري؛ لأنّه بحاجة إلى عناية إمّا في الرفع أو في المرفوع، فيكون الحديث مقيداً لاطلاقات أدلّة الأحكام الأولية بصورة العلم كما هو بلحاظ سائر الفقرات أيضاً وبذلك يكون أجنبياً عن البراءة، ولا يتوهم أنّ هذا أيضاً ينفع الأصولي بشكل آكد حيث ينتفي أصل الحكم في موارد الجهل؛ لأنّه يقال هذا لا يفيد عندئذٍ في موارد العلم بأنّ الحكم الواقعي لو كان لما كان مختصاً بالعالمين كما يدعى ذلك على مبنى التخطئة في تمام الأحكام أو أكثرها.

نعم، لو كان الحديث مجملاً من هذه الناحية أو قابلاً للحمل على الرفع الظاهري في تلك الموارد كجمع عرفي أمكن التمسّك باطلاق أدلّة الأحكام الواقعية في موارد الشك وعدم العلم، وجعل ذلك قرينة على ارادة الرفع الظاهري من الحديث بالنسبة لفقرة ما لا يعلمون، وأمّا إذا كان ظاهر الحديث الرفع الواقعي فيكون مقيّداً لاطلاق تلك الأدلّة، كما هو كذلك بالنسبة إلى سائر فقرات الحديث؛ لكونه ناظراً إلى تلك الاطلاقات وحاكماً عليها، ولهذا حاول السيّد الشهيد شيُّ اثبات الاجمال على الأقل في الحديث من هذه الناحية، وحاول الآخرون استظهار الرفع الظاهري بالخصوص. وقد تصدى المحققون للاجابة على هذا بوجوه عديدة:

منها - ما ذكره المحقق النائيني البطلان عندنا. وهذا الجواب يمكن دفعه بأنّ غايته أنّه في كل حكم ثبت الاشتراك وعدم احتمال الاختصاص يكون ذلك تخصيصاً في الحديث ولا يثبت في ذلك المورد رفع أصلاً، وهو لا يمنع من جريانه في سائر الموارد التي يحتمل فيها عدم الاشتراك، وليس بطلان التصويب أمراً بديهياً ليشكل قرينة لبية متصلة بالحديث تصرفه إلى الرفع الظاهري.

منها \_ ما ذكره المحقق العراقي ﷺ من أنّ الرفع في الحديث امـتناني، والامتنان يحصل برفع ايجاب الاحتياط الذي هو أثر الحكم الواقعي، فلا وجه أن يستفاد منه أكثر من ذلك.

وفيه: أنَّ الامتنان كما يحصل برفع ايجاب الاحتياط كذلك يحصل برفع الحكم الواقعي؛ لأنَّ رفع منشأ ايجاب الاحتياط أيضاً فيه منّة على المكلّف، وليس أحد الرفعين أكثر من الآخر ليقال بأنّ سياق الامتنان يمنع عنه وإنّما كل منهما رفع حكم واحد. على أنّ المفروض ظهور الحديث في رفع نفس ما لا يعلمونه وهو الحكم الواقعي بحسب الفرض، لا ايجاب الاحتياط.

ومنها \_ ما ذكره المحقق العراقي ﷺ أيضاً كمحذور ثبوتي من أنّ الرفع الحقيقي لا يعقل وروده على الحكم الواقعي في ظرف الجهل به؛ إذ العدم في ظرف الجهل بشيء مستحيل وروده على الشيء الملحوظ في الرتبة السابقة عن الجهل بنفسه فلا محيص من كون المراد به رفعه بالعناية أو رفع أثره.

وفيه: أنَّ هذا روحه ولبه نفس اشكال استحالة أخذ العـلم بـالحكم فـي

موضوع شخصه وارتفاع الحكم في فرض عدم العلم به؛ لكون المعلوم متقدّماً على العلم.

وقد تقدم الجواب عليه في محله من أنّ ما هو المتقدم على الجهل والعلم ليس هو واقع المعلوم \_ أعني المعلوم بالعرض \_ بل المعلوم بالذات الذي هو عين العلم فلا تقدم ولا تأخر. نعم، يلزم محذور التهافت في اللحاظ إذا أخذ العلم بالحكم في موضوع شخصه الذي أجيب عليه بالتفكيك بين الجعل والمجعول، والرفع في الحديث ليس إلّا تخصيصاً لاطلاق أدلّة الأحكام الأولية في مورد الفقرات التسعة بناءً على استظهار الرفع الظاهري وليس جعلاً آخر، فإذا دلّ على عدم الالزام واقعاً في موارد عدم العلم به دلّ على تقيّد الالزامات الواقعية بصورة العلم بها بالنحو الممكن ولو بأخذ العلم بالحكم بمعنى الجعل في موضوع فعلية المجعول.

ومنها \_ ما ذكره في مصباح الأصول، وكأنّه تقريب اثباتي لما تقدّم عن المحقّق العراقي ﷺ بعنوان وجود القرينة الداخلية أو مناسبات الحكم والموضوع على ارادة الرفع الظاهري؛ لأنّ ظاهر الحديث أنّ هناك شيئاً واقعياً لا نعلمه؛ إذ الشك في شيء والجهل به فرع وجوده ولو كان المرفوع وجوده الواقعي بمجرد الجهل به لكان الجهل به مساوقاً للعلم بعدمه كما هو ظاهر.

وفيه: أوّلاً – إن أريد أنّ ظاهر الحديث افتراض وجود الحكم الواقعي الذي لا يعلمونه في طرف موضوع الرفع فمن الواضح أنّ هذا لا يقتضي أكثر من الافتراض التقديري واللولائي أي لولا الرفع كان ثابتاً لا افتراض وجوده حتى بعد الرفع، وإن أريد أنّ ظاهر الحديث أخذ الشك واحتمال وجود الحكم المرفوع في موضوع الرفع بالفعل أي حتى بعد الرفع، وهو لا ينسجم مع كون الرفع واقعياً ؛ إذ يلزم منه ارتفاع الشك بالعلم بالعدم.

ففيه: منع الظهور المذكور، إذ لم يرد في الحديث الشك بل عدم العلم الذي هو أعم من الشك وينحفظ مع العلم بالعدم كما هو مقتضى كون الرفع واقعياً، بل لو فرض أخذ عنوان الشك أيضاً لم يكن محذور كما إذا قال: كل حكم مشكوك مرفوع فإنّه لا يستظهر منه عرفاً أكثر من أنّه مشكوك مع قطع النظر عن الرفع. فتدبر.

وثانياً – ما سيأتي شرحه من أنّ هذا الوجه وكذا ما قبله مبني على أن يكون المراد بالموصول في فقرة (ما لا يعلمون) الحكم والالزام المرفوع، مع أنّه يمكن أن يكون المراد به الفعل المحرّم أو المحظور الذي يرتكب مع عدم العلم بكونه محظوراً شرعاً، كما هو المراد من الموصول في الفقرات الأخرى؛ إذ ما اضطرّ إليه أو استكره عليه أو لا يطيقون يراد به الفعل المحظور شرعاً بما هو محظور، فكذلك فيما لا يعلمون يمكن أن يراد به الفعل المحظور شرعاً، والذي بهذا العنوان الثانوي – أي بما هو محظور – لا يعلم بارتكابه، ويكون المرفوع حكم الفعل المحظور فيمكن أن يكون رفعه واقعياً بلالزوم محذور التهافت لا ثبوتاً ولا اثباتاً.

ومنها ـ ما أفاده السيد الشهيد ﷺ من أنّ الرفع الواقعي أيضاً يستلزم عناية في المقام؛ إذ لو أريد رفع الحكم بمعنى المجعول الذي لا يعلمونه لزم منه تـقيد المجعول بالعلم به وهو محال، وإن أريد رفع الحكم بـمعنى المـجعول الذي لا يعلمون بجعله لكي تكون فعلية المجعول مشروطة بالعلم بالجعل لا المجعول فهذا وإن كان معقولاً عندنا إلّا أنّه يستلزم العناية في الاسناد حيث يكون المرفوع هو المجعول وما لا يعلم به هو الجعل، فإذا كانت العناية ثابتة على كل حال تعيّنت إرادة الرفع الظاهري بمناسبات الحكم والموضوع العرفية، حيث إنّ الشك وعدم العلم بالحكم يناسب الرفع الظاهري لا تبدّل الحكم الواقعي.

وهذا الجواب يرجع إمّا إلى الوجه الثبوتي المتقدّم عن المحقّق العراقي سلَّى أو إلى الوجه الاثباتي المتقدّم عن السيّد الخوئي للَّى وليس وجهاً آخر غيرهما، فيرد عليه ما تقدّم من الوجهين.

وإن شئت قلت: إنّ ظاهر الحديث ارتفاع الالزام بمعنى المجعول في موارد عدم العلم به، وهذا الارتفاع لازمه أن يكون الحكم الواقعي مقيداً بالعلم بالجعل فيؤخذ بهذا الظهور ونثبت به اللازم المذكور في أدلّة الأحكام الواقعية، وليس المدلول المطابقي لحديث الرفع بيان كيفية تقييد الالزامات الواقعية المجعولة في مورد العلم بها، وإنّما في مقام بيان موارد ارتفاعها، فيمكن أن يقال بأنّه في موارد عدم العلة بالالزام الفعلي والمجعول لا حكم واقعاً، كما أشرنا في ردّ الوجهين السابقين.

هذا مضافاً إلى وجود تفسير آخر لفقرة (ما لا يعلمون) في الحديث، وهو تطبيق الموصول فيها على الفعل المحظور الذي لا يعلم به المكلّف بـما هـو محظور كما في الفقرات الأخرى للحديث، فيرتفع بذلك مبنى مثل هذه الأجوبة.

ومنها \_ ما ذكره السيد الشهيد ﷺ أيضاً من أنّ ظاهر الحديث أنّ الرفع فعلي في تمام موارد ما لا يعلمون بحيث لولاه لكان فيه كلفة ووضع على الأمّة ، وهذا لا يناسب إلّا مع الرفع الظاهري الذي يعني رفع ايجاب الاحتياط العـقلي أو الشرعي \_ والذي يكون ثابتاً في تمام الشبهات لولا هذا الحديث \_ سواء كان الالزام الواقعي موجوداً فيها واقعاً أم لا؛ لأنّ موضوع ايجاب الاحتياط نفس الشك وهذا بخلاف الرفع الواقعي فإنّه لا يعقل إلّا في موارد عدم العلم مع ثبوت ذلك التكليف واقعاً وهذا خلاف إطلاق ما لا يعلمون وفعلية الرفع في تمام موارد الشك وعدم العلم.

وفيه: أوّلاً - ما ذكره السيد الشهيد للله نفسه من أنّ هذا إنّما يتمّ لو أريد بالموصول عنوان التكليف الذي لا يعلمونه ، لا واقع التكليف ، وإلّا كان مأخوذاً مقدّر الوجود في موضوع الرفع وكان المعنى أنّ التكليف الواقعي لو لم يعلم به المكلّف رفعناه عنه ، فلا موضوع للإطلاق المذكور .

والغريب أنّه استظهر المعنى الأوّل وإرادة عنوان التكليف ونفس الشك فيه من الموصول وهو خلاف الظاهر جداً، فإنّ الموصول كأي عنوان آخر ينطبق على مصداقه الواقعي الخارجي لا العناوين والمفاهيم الذهنية.

نعم، لو قال: (إذا شككت فلا شيء عليك) كان ظاهراً في أنّ الموضوع نفس الشك، وأمّا إذا قال: (ما لا تعلم به وتشك فيه مرفوع) فهذا ظاهر في رفع المشكوك بالعرض الخارجي على تقدير وجوده، وهو واضح.

وثانياً - ما أشرنا إليه من أنَّ هذا مبني كالوجوه السابقة على ارادة الحكم المرفوع من الموصول لا الفعل الذي لا يعلم محظوريته شرعاً، وسيأتي تعيّن هذا الاستظهار وأنّ ارادة الرفع الظاهري في فقرة (ما لا يعلمون) بارادة الحكم من الموصول فيها والرفع الواقعي في سائر الفقرات بارادة الفعل من الموصول فيها خلاف الظاهر جداً، بل لا يصحّ إلّا بتأويلات وتمحّلات تعسّفية غير عرفية. والظاهر أنّ الهامش في الكتاب مربوط بهذا الوجه ولكنه خطأً جعل الترقيم على البحث القادم.

ومنها - ما لعله حاق مقصود السيد الشهيد في من أنّ ظاهر الحديث أنّ المرفوع تلك المرتبة من الحكم والارادة المولوية التي يلزم من ثبوتها الضيق والكلفة على المكلف لولا الرفع الشرعي، سواء أريد بالموصول في فقرة (ما لا يعلمون) نفس الحكم المرفوع أو الفعل المحظور بما هو محظور والمرفوع حكمه، فإنّه على كلا التقديرين سياق الحديث ظاهر في ارادة رفع الكلفة والثقل والمسؤولية التي تثبت في الفعل المحظور لولا أحد هذه العناوين التسعة، وهذه المرتبة من الحكم أو الكلفة في مثل الاضطرار والاكراه من فقرات الحديث تساوق أصل الحكم والالزام الواقعي، فيكون رفعه برفع أصل الالزام للغوية ثبوت أية مرتبة من الحكم فيه، بينما في موارد الجهل وعدم العلم التي يكون التزاحم فيها حفظياً هي الارادة والاهتمام الفعلي للمولى في مورد الشك لاذات

وقد تقدم في مبحث القطع أنّ موضوع حكم العقل بالطاعة إنّما هو هذه المرتبة من الحكم لا الحكم الواقعي المجرد عن هذه الدرجة من الاهتمام والذي ليس فعلياً في موارد التزاحم الحفظي والاشتباه، وهذه المرتبة من الحكم تكون مرفوعة حقيقة بالبراءة الشرعية، فيكون الرفع حقيقياً والمرفوع أيضاً الحكم الفعلي بهذا المعنى حقيقةً، فلا عناية في البين، ويؤكد ذلك أيضاً الارتكاز والمناسبة العرفية في باب الأحكام المأخوذ في موضوعها الشك وعدم العلم. هذا إذا لم نقل بأنّ المرفوع إنّما هو المؤاخذة والعقاب المأخوذ في التقدير، وأنّ اسناد الرفع إليه لا إلى الموصولات والعناوين التسعة، وإلّا لم يكن وجه لاستفادة رفع الحكم الواقعي في ما لا يعلمون أساساً.

ثمّ إنّه لو فرض اجمال الحديث ودورانه بين الرفعين الواقعي والظاهري مع ذلك تكون النتيجة بصالح الرفع الظاهري وذلك تمسكاً باطلاق أدلّة الأحكام الواقعية وانحفاظها في موارد الشك وعدم العلم فينتج أنّ الرفع ظاهري لا محالة.

لا يقال: هذا ينفع في الشبهة الموضوعية لاالشبهة الحكمية؛ إذ لا يحرز فيها دليل على الحكم الواقعي ليتمسك باطلاقه.

فإنّه يقال: أوّلاً ـ أثر كون الرفع واقعياً أو ظاهرياً يظهر في موارد انكشاف الخلاف وفيما يحرز الدليل على الواقع، فيمكن التمسك باطلاقه بموارد الشك السابق لترتيب آثار كون الرفع ظاهرياً لا واقعياً.

وثانياً - قد يفرض العلم بعدم دخل الشك في حكم واقعي، أي عدم احتمال التصويب فيه - كما ادعي الإجماع على قاعدة الاشتراك - ويكون مع ذلك أصل ذلك الحكم مشكوكاً، فإنّه بناءً على كون الرفع في الحديث ظاهرياً يكون اطلاقه شاملاً له، وبناءً على كونه واقعياً يكون ذاك المورد خارجاً عنه لا محالة، فيكون هذا مستلزماً للتخصيص في الحديث، ومقتضى اطلاقه ثبوت الرفع فيه لانطباق عنوان ما لا يعلمون عليه جزماً، ولازمه أن يكون الرفع المذكور في الحديث ظاهرياً لا واقعياً في تمام الموارد، إذ هو جعل واحد فإمّا أن يكون واقعياً أو ظاهرياً ولا يعقل أن يكون في بعض الموارد ظاهرياً وفي البعض الآخر واقعياً.

وهذا البيان إنّما يتم إذا كان الاجمال والتردد بين الرفع الواقعي والظاهري من ناحية الاجمال في المراد من الرفع مع ظهور الحديث في وجود رفع في موارد الشك وعدم العلم وأمّا إذا كان الاجمال في دلالة الحديث وظهوره في أنّ المراد من الموصول المشكوك بالعرض ليكون الرفع واقعياً أو نفس الشك وعدم العلم ليكون المرفوع حكمه وهو ايجاب الاحتياط فالشك المذكور لا يمكن رفعه بأصالة عدم التخصيص؛ لأنّه لا يثبت ما هو المدلول الاستعمالي للفظ بل هو في طول تعيينه في المرتبة السابقة، فإنّه إذا كان الرفع مسنداً إلى نفس الحكم الواقعي المشكوك بالعرض فيقطع بالتخصيص وإلّا فيقطع بالإطلاق والتخصيص، وبأصالة الإطلاق لا يمكن اثبات أنّ المدلول الاستعمالي هو الثاني لا الأوّل؛ لأنّ الإطلاق للكشف عن المراد لا لاثبات المدلول الاستعمالي .

ص ٤٢ قوله: (المقام الثاني...).

هناك وجوه عديدة ذكرت لاثبات التعميم للشبهتين الموضوعية والحكمية معاً \_ كما يظهر بمراجعة كلمات المحقق الأصفهاني ﷺ \_ إلّا أنّ أكثرها واضحة الضعف، وخير ما ذكر وجهان:

الأوّل: ما أشار إليه صاحب الكفاية الله واختاره المحقق العراقي الله من ارادة الحكم الفعلي الأعم من الكلي والجزئي مما لا يعلمون. وهذا يصدق في الشبهتين معاً؛ فإنّ الشبهة الموضوعية كما يكون فيه شك في العنوان الموضوعي الخارجي كالخمرية كذلك يكون فيه شك في حكمه الجزئي فإنّه يصدق عليه أنّ حرمته مشكوكة؛ فإنّ الحكم الكلي له اضافة إلى مصاديق موضوعه أيضاً، فبهذا الاعتبار يصدق عليه أنّ حكمه غير معلوم، وهذا لا يفرق فيه القول بالتفكيك بين الجعل والمجعول وعدمه؛ لأنّ عدم التفكيك إنّما هو بلحاظ مرحلة الوجود التصديقي لاالتصوري.

وهذا الجواب فيه اشكالان:

أوَّلهما ـ استلزام تقييد الموصول فـيما لا يـعلمون بـالحكم بـالخصوص ولا قرينة على هذا التقييد، بل ظاهر الموصول مطلق الشيء حكماً كـان أو موضوعاً.

وهذا الاشكال كان قد أورده السيد الشهيد في الدورة السابقة على هذا الوجه ولكنه انصرف عنه في هذه الدورة ، ولعلّه باعتبار أنّه بقرينة الرفع لابد من فرض تقييد على كل حال في البين؛ إذ ليس كل ما لا يعلم مرفوعاً وإنّها الموضوع ما يكون له حكم وأثر تشريعي ولو بقرينة صدور هذا الخطاب من قبل الشارع. وعندئذ كما يمكن جعل الموصول مطلقاً وأخذ تقدير أو تقييد في الشيء المرفوع بأن يكون له حكم الزامي أو يكون رفعه رفعاً تشريعياً وأنّ المرفوع أثره وحكمه كذلك يمكن جعل ذلك قرينة على ارادة الحكم والالزام الذي لا يعلمونه من الموصول.

ثانيهما ـ أنَّ هذا قد يعالج الاشكال في فقرة لا يعلمون ولكن يبقى الاشكال في صدر الحديث وهو قوله ﷺ : «رفع عن اُمتي تسعة» فقد اُضيف الرفع في اسناد واحد إلى التسعة، ولا شك في أنَّ باقي التسعة يراد بالموصول فيها الفعل الخارجي والذي لا يكون اسناد الرفع اليه حقيقياً بل مجازي.

وهذا الاشكال أيضاً قابل للدفع بأنّ المجازية بالنسبة إلى سائر الفقرات ليست في مدلول كلمة الرفع ليلزم استعماله في أكثر من معنى مثلاً، وإنّ ما المجازية في الاسناد والنسبة مع استعمال الرفع في معناه الحقيقي، وحيث إنّ النسب متعددة بتعدّد الفقرات المعطوفة في الحديث فلا محذور أن يكون بعضها حقيقياً وبعضها عنائياً من قبيل ما إذا قيل (اسأل زيداً وعمراً والقرية) أي أهل القرية.

نعم، قد يقال إنّ وحدة سياق الموصولات المتعددة في الفقرات التسعة في الحديث تقتضي ارادة معنى واحد منها، وحيث إنّ المراد منها في سائر الفقرات الفعل لا الحكم المرفوع، وأيضاً ما تقدّم في المقام السابق من استظهار فعلية الشك حتى بعد الرفع، وهذا قد لا يناسب أن يراد بالموصول الحكم والذي هو المرفوع أيضاً بالحديث، فمجموع هذه النكات قد يوجب ظهور الموصول فيما لا يعلمون أيضاً في الفعل أو الشيء الذي يقع متعلّقاً للحكم المرفوع.

الثاني: ما ذكره صاحب الكفاية ﷺ من جعل التمسك باطلاق الموصول بمعنى الشيء للحكم المجهول والموضوع المجهول معاً، ثمّ أشكل عليه بأنّ اسناد الرفع عندئذ بلحاظ الموضوع مجازي بخلاف الحكم.

وأجيب على ذلك بوجوه عديدة:

منها \_ ما في الكتاب عن المحقق الأصفهاني ﷺ من الوجهين مع جوابهما.

ومنها ـ ما عن بعض الأعلام من أنّ الرفع تشريعي وليس حقيقياً، فيكون اسناد الرفع التشريعي إلى الفعلي أيضاً حقيقياً بمعنى أنّ الفعل ليس موضوعاً للتشريع في اعتبار المولى.

وفيه: أنَّ الرفع التشريعي بهذا المعنى لا يعقل في غير الموضوع؛ إذ ليس الحكم موضوعاً لأثر تشريعي فيلزم محذور الاختصاص بالشبهة الموضوعية. وبعبارة أخرى: الرفع التشريعي بمعنى عدم وقوعه موضوعاً للتشريعات في لوح التشريع مخصوص بالموضوع، وأمّا ارتفاع نفس الحكم المشكوك فهو رفع حقيقي، وهو أثر الرفع التشريعي للموضوع فيلزم اجتماع الرفع الحقيقي والتشريعي في الرفع؛ ولهذا لو قال: لا وجوب لصلاة الجمعة لم يكن من الرفع التشريعي بل الحقيقي.

ومنها ـ ما أفاده السيد الشهيد يَثْنُ من أنّ الرفع أسند مجازاً إلى غير من هو له على كل حال؛ لعدم ارتفاع الحكم الواقعي، فالمرفوع التبعة والمنجزية والمؤاخذة على التسعة لا نفسها سواء كان ما لا يعلم حكماً أو موضوعاً.

وفيه: أوّلاً ـ أنّ أخذ التقدير بالنحو المذكور خلاف الظاهر على ما سيأتي في المقام القادم، بل العناية مفروضة في الرفع وأنّه الرفع التشريعي أو فـي لوح التشريع وهو لا يعقل إلّا إذا أريد بالموصول الفعل لا الحكم كما تقدم.

وثانياً - أنَّ المؤاخذة أو التنجيز والتبعة أيضاً مضاف ومسند حقيقة إلى الحكم الذي لا يعلم به لا الموضوع الذي لا يعلم به فيلزم تقييد الموصول بالحكم الأعم من الكلي والجزئي فيما لا يعلمون مع أنَّه في سائر التسعة يراد منه الفعل.

وإن شئت قلت: إنّ هناك مشكلتين في الحديث: إحداهما: أنّ الرفع هل يكون واقعياً أو ظاهرياً، أي رفعاً لايجاب الاحتياط والتنجز. والأخرى: أنّ الرفع المذكور سواء كان واقعياً أو ظاهرياً وبأي نحو فسّرت الظاهرية اسناده في الشبهات الحكمية إلى ما لا يعلمون اسناد إلى ما يقبله حقيقة بخلاف الشبهات الموضوعية التي يكون ما لا يعلم فيها نفس الفعل وعنوانه الحقيقي؛ لأنّ الموضوع غير قابل للرفع لا الواقعي ولا الظاهري، فلو أريد بكون الرفع عنائياً - على كل حال - عناية الظاهرية فهذا لا يحل الاشكال الثاني، وإن أريد العناية في الاسناد باعتبار عدم ارتفاع التسعة خارجاً حقيقة ، فإن كانت العناية في الرفع بأن أريد به الرفع التشريعي فهو غير معقول في الحكم المجهول وإنّما يعقل في الموضوع الخارجي ، وإن أريد الرفع الحقيقي للمؤاخذة فالمؤاخذة لا تكون على الفعل الذي لا يعلمونه والحكم الذي لا يعلمونه بل على أحدهما لا محالة .

والتحقيق في الجواب: أنّ المستفاد بقرينة الرفع الامتناني ومقام التشريع المولوي أنّ النظر في العناوين التسعة جميعاً إلى ما يصدر من المكلّف مما يكون ممنوعاً ومحظوراً شرعاً لولا هذا الرفع، وهذا يعني أنّ الموصول في تمام الفقرات إنّما هو الفعل أو الترك المحظورين شرعاً بهذا العنوان الثانوي والمرفوع حكمه الشرعي وهو المحظورية إمّا واقعاً أو ظاهراً، وهذا يصدق في فقرة ما لا يعلمون أيضاً في الشبهتين الحكمية والموضوعية على حدّ واحد، فيكون الحرام الذي لا يعلمونه – أي لا يعلمون أنّه حرام – مرفوعاً عنه المؤاخذة أو مرفوعاً رفعاً تشريعاً أو مرفوعاً حكمه، سواء كان سبب عدم العلم بالحرام عدم العلم بكبرى الحرمة، كما في التدخين المشكوك حرمته، أو عدم العلم بصغراها، وعندما يكون المراد بالموصول الحرام أو الممنوع شرعاً لولا الرفع يعقل رفعه التشريعي حتى في الشبهة الحكمية؛ لأنّ الممنوع أو الحرام عنوان للفعل، فيكون رفعه التشريعي بمعنى عدم موضوعيته للحكم والتشريع معقولاً، فيندفع الاشكال المتقدم برأسه.

لا يقال: الحرام الذي لا يعلم في الشبهة الحكمية إنّما هو الحرام بما هو حرام لا بما هو تدخين مثلاً، وهذا لا يكون موضوعاً للرفع التشريعي، وإنّما ما يكون موضوعاً للرفع التشريعي ذات الحرام وهو عنوان التدخين، وهو ليس ما لا يعلم. فإنّه يقال: أمّا على فرض أخذ تقدير واسناد الرفع إليه فلا محذور؛ لأنّ العقوبة والتبعة على الفعل الحرام بما هو حرام في الشبهتين معاً، وأمّا على فرض العناية في الرفع لا الاسناد فرفع الفعل الحرام بما هو حرام تشريعي يعني رفع حرمته أيضاً، ولا يلزم أن يكون بخصوص عناية أنّ الفعل ليس متعلقاً للحكم.

ص ٤٤ قوله: (وفيه: أنَّ الاختلاف في الدالَّين الواقعين في سياق واحد...).

هذا الجواب يكفي لدفع الاشكال إذا كان الملحوظ وحدة السياق بين الموصولات في الحديث. إلّا أنّ المظنون أنّ مقصود صاحب الاشكال مطلب آخر تقريره: أنّ الرفع اسند إلى تسعة في صدر الحديث، وظاهره أنّ كيفية الوضع للتسعة لولا الرفع من سنخ واحد لا سنخين، ومن الواضح أنّ وضع الحكم يختلف عن وضع الفعل، كما أنّ رفع الحكم يختلف عن رفع الموضوع – سواءً كان الرفع حقيقياً أو تشريعياً – لأنّ اضافة الفعل حتى في لوح التشريع إلى المكلف غير اضافة الحكم إليه، فالفعل يوضع على ذمة المكلّف وعهدته أو مسؤوليته بخلاف الحكم.

وقد عبّر الشيخ الأنصاري ﷺ عن هذا الاشكال بتعبير آخر حاصله: أنّ الملحوظ في الحديث رفع المؤاخذة، وهي إنّما تكون على الفعل لا على الحكم، فلابد وأن يكون المراد بما لا يعلمون ذلك أيضاً. والتقرير الذي ذكرناه أولى من هذا التعبير ؛ لأنّه يتم حتى إذا لم يكن مفاد الحديث رفع خصوص المؤاخذة. ومن الواضح أنّ الجواب المذكور لا يفي لحل هذا الاشكال.

والصحيح في الاجابة ما ذكرناه من أنَّ الموصول في ما لا يعلمون يراد به

الفعل حتى في الشبهة الحكمية ، فالفعل المحرم الذي لا يعلمه يكون مرفوعاً عن عهدة المكلّف ومسؤوليته ، سواء كان منشأ عدم علمه به الشك في الموضوع الخارجي أو في الجعل الشرعي ، فالمرفوع في الجميع يكون وضعه من سنخ واحد وهو الوضع على ذمة المكلف ومسؤوليته لولا حديث الرفع .

ص ٤٥ قـوله: (الثانية: ما أبرزه المحقق العراقي الله عن دعوى الاختصاص...).

عبائر المحقق المذكور في التقريرات وفي حاشيته على تـقرير الكـاظمي صريحة في أنّه يريد اثبات التعميم لا التخصيص بالشبهة الحكمية ، كما أنّ الدليل المذكور فيه أيضاً لا يقتضي أكثر من تخصيص الموصول بالحكم لا الاختصاص بالشبهة الموضوعية ؛ لأنّ الشبهة الموضوعية أيضاً فيها حكم مشكوك.

والظاهر وقوع خطأ في الكتاب، فلعل المقصود أنّ المحقق المذكور جعل الموصول مختصاً بالحكم المجهول الأعم من الكلي والجزئي لا الموضوع، فكأنّه يريد ابراز قرينة على تقييد الموصول بالحكم المجهول دون الموضوع المجهول فلا يشمل الشك في الموضوع في الشبهة الموضوعية وإن كان يشمل الشك في الحكم الجزئي فيها؛ لأنّ الموصول لو أريد به الموضوع والفعل الخارجي فنضطر إلى أن نرتكب العناية في طرف صلته بأن يراد عدم العلم بعنوانه لا بذاته حيث إنّ ذاته معلومة الصدور خارجاً فشرب هذا المائع الخارجي لاشك فيه وإنّما شك في صفة كونه خمراً وهو خلاف ظاهر اسناد عدم العلم في طرف الصلة إلى نفس الموصول، وهذا بخلاف ما لو أريد به الحكم الأعم من الكلي والجزئي. والصحيح جعل كلامه جواباً آخر على قرينية السياق المبرزة لاثبات الاختصاص بالشبهة الموضوعية ؛ لأنّه صرح في تقريراته وتعليقاته على الفوائد بأنّ قرينة السياق لو سلّمت فهي توجب العناية ؛ إذ لو أُريد من الموصول الفعل الذي لا يعلم فلا محالة لابد وأن يراد عدم العلم بوصفه العنواني ، وهو اسناد وارجاع للصلة إلى غير الموصول بخلاف ما إذا أُريد به الحكم الأعم من الكلي في الشبهة الحكمية والجزئي في الشبهة الموضوعية .

وعندئذٍ يكون الجوابان من السيد الشهيد ﷺ راجعين لهذا الجواب.

ص ٤٨ قوله: (فإنّه يقال: حيث إنّ أصالة عدم التقدير...).

كما أنَّ أصالة عدم التقدير تثبت سعة الإطلاق كذلك أصالة الظهور في ارادة المصداق التكويني الخارجي يثبت ضيق المراد الجدي فلا فرق من هذه الناحية ؛ لأنّ لوازم الأصول اللفظية حجة . على أنّ تطبيق هذه الكبرى في المقام في نفسه غير تام، إذ الشك في المراد الاستعمالي لا المدلول اللغوي ، والكبرى المذكورة مخصوصة بالثاني لا الأوّل ؛ لأنّ المدلول الاستعمالي مدلول تصديقي فمع الشك والتردد فيه يصبح مجملاً لا محالة .

ثمّ إنّ ما ذكر في الاحتمال الثاني من ارادة النفي الحقيقي للوجود التشريعي من التسعة غير مناسب هنا أيضاً، فإنّ هذا إنّما يناسب مورداً يراد فيه نـفي المشروعية لفعل أو نفي استلزام الشريعة له، نظير «لا رهبانية في الإسلام» أو «لا ضرر ولا ضرار». لا ما إذا أريد نفي وجوب أو حرمة فعل، أعني نفي الالزام بفعل واثبات التخفيف أو العذر فيه.

ومن هنا يكون الأنسب أن يكون الرفع بلحاظ عالم العهدة والذمة عملي

المكلف كما ذكرناه في الهامش ويأتي في المطالب القادمة، ويشهد عليه التعبير بالرفع والوضع وعن أمتي، حيث إنّه ناظر إلى ما على المكلفين لا إلى التشريع، وإلّا كان الأنسب أن يقول في الإسلام أو الشريعة، كما في «لا رهـبانية» أو «لا ضرر في الإسلام».

نعم، يمكن جعل هذا أيضاً من الرفع التشريعي بمعنى أنّ الرفع التشريعي تارة يكون بلحاظ لوح التشريع الاستساغي فيكون المنفي جوازه أيضاً، وأخرى بلحاظ لوح التشريع الجعلي والوضعي على ذمة المكلّف فيكون المنفي لزومه واشتغال الذمة به فقط لا أكثر، كما في ﴿ ما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ ، فهذا أيضاً لون من ألوان الرفع الحقيقي للأمر الاعتباري التشريعي.

ص ٤٩ قوله: (وقد ناقش المحقق النائيني ﷺ في شموله لذلك...).

يمكن اجابة أخرى على هذا النقاش بعدم احتمال الفرق عرفاً وفقهياً حتى إذا فرض عدم شمول الحديث بلسانه اللفظي للاضطرار إلى التـرك؛ إذ نكـتة المعذرية لا تختلف بين أن يكون الاضطرار إلى فعل الحرام أو ترك واجب.

ص ٤٩ قوله: (المورد الثاني: إنَّه بناءً على الاحتمال الثاني...).

قد فرّع في الدورة الأولى على هذا المورد نتيجة مهمة هي أنّه إذا اضطر إلى ترك جزء مركّب، فبناءً على الاحتمال الثالث يكون مفاد الحديث التعبد بتحقق الجزء وبالتالي إجزاء العمل للتقابل بين النقيضين.

وفيه: أنّ العنوان المنصب عليه النفي إنّما هو عنوان وجودي، هو ما يضطر إليه والمستكره عليه، ونفيه لا يلازم التعبد بتحقق الفعل لا عقلاً وهو واضح ولا عرفاً؛ لأنّه قد يصحّ فيما إذا أضيف إلى الترك فقيل مثلاً لم يترك السورة. وليس كذلك في المقام.

ثمّ إنّ النسيان كما (لا يطيقون) لا يناسب الاحتمال الثالث أصلاً.

ص ٥٠ قوله: (الجهة الثانية: في إمكان استفادة انحفاظ الملاك...).

استفادة انحفاظ الملاك تارة يكون على أساس التمسك بالدلالة الالتزامية في إطلاقات أدلّة الأحكام الأوّلية بعد وضوح أنّ مفاد حديث الرفع ليس بأكثر من رفع الحكم الفعلي، وأخرى يكون على أساس استفادة فعلية المقتضي من نفس حديث الرفع.

والاستفادة الأولى مبنية على القول بعدم التبعية بين الدلالتين في الحجّية وعلى فرض ثبوت الإطلاق في المدلول المطابقي لأدلّة الأحكام الأولية في الموارد التسعة في نفسه لولا حديث الرفع . وكلا الأمرين غير تام، فإنّ الصحيح هو التبعية في الحجّية على ما نقحناه في محله، كما أنّ بعض التسعة ببعض مراتبها لا إطلاق في أدلّة الأحكام الأولية في نفسه لها كما في الاضطرار والاكراه البالغين حدَّ العجز .

وأمّا الاستفادة الثانية فقد ذكر السيد الشهيد بيَّ نكتتين لتقريب دلالة الحديث على انحفاظ مقتضي الحكم في الموارد التسعة : الأولى منهما مع جوابها واضح، وإنّما البحث في الثانية، والتي هي نقطة مستقلة في الحديث ينبغي بحثها بقطع النظر عن هذه الجهة أيضاً.

وحاصلها: أنّ التعبير بالرفع مع أنّ الحكم مندفع في موارد التسعة من أوّل الشرع بأيّة مناسبة وهدف؟ وهنا كلام للميرزا النائيني أضرب عن ذكره السيد الشهيد الله للعن وضوح جوابه، فإنّه أفاد بأنّه لا فرق دقة بين الدفع والرفع؛ لأنّ البقاء كالحدوث بحاجة إلى علة فلا يكون الانتفاء إلّا برفع علة الشيء سواءً كان في مرحلة الحدوث أو البقاء.

إلا أنَّ هذا خلط بين الواقع الخارجي والمفاهيم الذهنية، فإنَّ الأعيان والموجودات الخارجية في تحصلها الخارجي تحتاج في مرحلة بقائها إلى العلَّة كحدوثها بلافرق؛ إلا أنَّ هذا لا يعني عدم تعدد وتغاير مفهوم الرفع عن الدفع وأنّ الأوّل منتزع عن الانتفاء بعد الحدوث بخلاف الثاني، وهذا واضح.

وبناءً عليه لابد من انحفاظ هذه النكتة في مورد الحديث، وعلى هذا يقال: بأنّ استعمال الرفع باعتبار انحفاظ الحكم في موارد التسعة اقتضاءً وملاكاً فإنّه نحو ثبوت للشيء.

وأجاب عليه السيد الشهيد ﷺ بأجوبة عديدة:

منها \_ أنّه لا يتم على الاحتمال الثالث؛ لأنّ مناسبة الرفع حينئذٍ باعتبار وجود المرفوع خارجاً وأنّ الرفع تنزيلي.

وفيه: أنّ تنزيلية السلب وادعائيته نسبتها إلى نكتة الدفع والرفع على حدّ سواء؛ إذ لا يتوقف السلب التنزيلي على فرض وجود الشيء خـارجاً لكـي لا يناسب الدفع التنزيلي، ونفي مطلق وجوده تنزيلاً كما في لا ربا.

ومنها ـ أنَّ الرفع لعله باعتبار احتمال ثبوت الأحكام حتى في موارد التسعة في بداية الشريعة.

وفيه: أنّه غير محتمل بالنسبة إلى أكثر التسعة كالخطأ والنسيان والاضطرار

والاكراه، بل وخلاف ظاهر الحديث من أنّ الرفع ثابت في أصل هذه الشريعة. ومنها - احتمال أن يكون الرفع باعتبار ثبوت الأحكام في الشرائع السابقة.

وفيه: أنّ هذا أيضاً غير محتمل في بعض التسعة على الأقل كيف وانتفاء الحكم فيها عقلي كالخطأ والنسيان ومراتب الاضطرار والاكراه البالغة حدّ العجز. نعم، قد يكون بعض التسعة كموارد الجهل أو بعض مراتب الاضطرار والاكراه غير منفي في الشرائع السابقة، ومن مختصات هذه الأمّة، إلّا أنّ هذا لا يجدي لاشباع عناية الرفع إلّا إذا جعلنا الرفع بلحاظ مجموع التسعة ومجموع مراتبها، وهو خلاف الظاهر بل ظاهر الحديث أنّ الرفع بلحاظ كل واحد منها؛ ولهذا ورد في بعض الأحاديث خمسة أو أربعة أو ثلاثة من التسعة.

ومنها ـ احتمال أن يكون الرفع اثباتياً أي بلحاظ مقام الاثبات ولسان الأدلّة وأنّه لولا الرفع لكان الحكم ثابتاً فيها بأدلّتها .

وفيه: مضافاً إلى أنّ صرف نظر الحديث والرفع فيه من عالم الثبوت إلى عالم الاثبات ولسان الأدلّة عناية زائدة بل فائقة لا دليل عليها أنّ بعض التسعة ولو ببعض مراتبها لا تكون ثابتة حتى بحسب مقام الاثبات بناءً على ما هو الصحيح من عدم إطلاق الخطابات لموارد العجز وعدم الاختيار.

والصحيح في الاجابة على هذه الشبهة أن يقال:

إنّ مناسبة الرفع في الحديث من جهة ما يفترض فيه من صدور الفعل أو الترك \_ أعني الارتكاب من المكلف في موارد التسعة خارجاً \_ ويكون الرفع رفعاً لها عن عهدته ومسؤوليته وعاتقه، وقد عبّر في بعض الروايات بالوضع عنهم، وهو أصرح في هذه المناسبة. وإن شئت قلت: إنّ المرفوع هو الفعل المحظور الذي بالارتكاب يقع على ذمّة المكلف فيرفع عن ذمّته، بحيث لولا هذا الرفع لكان يلزمه وكان موضوعاً في عهدته، فليست نكتة التعبير بالرفع هو ثبوت الملاك في موارد التسعة بل ما ذكرناه؛ لأنّ ما هو سبب الادانة والمسؤولية والعهدة إنّما هو صدور الفعل والارتكاب خارجاً من المكلف.

وقد يقال: إنّه يترتب على هذا التفسير اختصاص الحديث في فقرة ما لا يعلمون أيضاً بموارد صدور الفعل خارجاً عن جهالة وهذا لا إطلاق له لموارد التردد والشك حين العمل كما ذكرناه في حاشية سابقة في الكتاب.

والجواب: أنّه لا موجب للاختصاص بذلك؛ إذ لا إشكال في شموله لمن يرتكب المجهول بعد تردده ويقدم عليه، وهو مساوق لرفع التنجيز والعهدة من أوّل الأمر.

ص ٥٣ قوله: (وإن شئت قلت: إنَّ الحديث إنَّما يجري ...).

كأنّ المقصود أنّ الالقاء في الحرام بسوء الاختيار حتى على القول بسقوط التكليف عند طروّ العجز حين الأداء بنفسه ممنوع عقلاً وقبيح كما أنّه معاقب عليه شرعاً. والالقاء المذكور لم يصدر بالاضطرار فلا يكون مشمولاً للحديث وإن فرض صدور الفعل الحرام بعده اضطراراً.

وفيه: لو سلّمنا القبح المذكور فغاية هذا الوجه ثبوت العقوبة في المقام، لا الآثار التحميلية الأخرى المترتبة على الفعل الحرام المأتي به خارجاً، فإنّها تكون مشمولة للحديث؛ لأنّها آثار تحميلية مترتبة على الفعل في مرحلة الأداء. على أنّ ما ذكر في نفيه غير تام؛ لأنّ العقل يحكم بقبح نفس الفعل الصادر بسوء الاختيار واستحقاق العقوبة عليه لا على الاقدام والالقاء ونحوهما من العناوين الانتزاعية، وشمول الحديث باطلاقه لنفس الفعل المضطر إليه حين الأداء رافع لموضوع العقوبة المذكورة.

نعم، قد يصح هذا الجواب في المقدمات التسبيبية في الأفعال التسبيبية كالاحراق الصادق على نفس الالقاء في النار أو الالقاء من شاهق.

فالصحيح في الجواب ما ذكر أوّلاً من أنّ الاضطرار والنسيان وغيرهما من العناوين مضافة إلى المخالفة والامتثال للتكليف؛ لأنّ هذا هو سبب المسؤولية والادانة، فلابدّ وأن يصدق أنّه خالف التكليف اضطراراً، وهذا لا يصدق في المقام؛ لأنّ المخالفة تنتزع من ملاحظة الفعل الخارجي بلحاظ مجموع زمان التكليف لا خصوص زمان أدائه. فإذا كان متمكناً منه في بعض الوقت ولكنه بسوء اختياره عجّز وألقى نفسه في الاضطرار أو الاكراه لا يصدق عليه أنّه خالف ولم يمتثل اضطراراً أو اكراهاً.

وظاهر الحديث \_ولو بمناسبات الحكم والموضوع \_أنّ المراد بالموصول هو المخالفة وعدم الامتثال الذي هو سبب الوضع والتسجيل والادانة على المكلّف.

ص ٥٣ قوله: (الجهة الخامسة: أفاد الميرزا ﷺ ...).

قد يقال: إنّ ظاهر الخطأ والنسيان أيضاً الفعل الصادر خطأً ونسياناً؛ لأنّ هذه العناوين تستعمل كأوصاف للفعل الخارجي كما تشهد عليه الآية: ﴿لا تُؤَاخِدْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا﴾، فإنّ المؤاخذة على الفعل الواقع خارجاً لا نفس النسيان والخطأ بما هما صفتان نفسانيّتان، فلا حاجة إلى هذه الجهة رأساً. ص ٥٥ قـوله: (والذي يـنبغي أن يـقال: انَّ المـعذرية المسـتفادة مـن الحديث...).

هذه النكتة تؤكد ما ذكرناه سابقاً من أنّ الحديث ناظر إلى رفع التسعة في لوح الادانة والمسؤولية بمعنى المؤاخذة لا لوح التشريع ، وبناءً عليه لا وجه لتطبيق الحديث على المعاملات لرفع آثارها بمعنى صحتها ؛ لعدم كونها مربوطة بباب الادانة والمسؤولية بهذا المعنى ، وما ذكره السيد الشهيد الشيد من أخذ الاختيارية فيها لا يوجب إطلاق الحديث لمثل هذه الآثار إذا لم تكن مربوطة بباب المعذرية .

نعم، لو كان انطباق أحد التسعة موجباً لعدم تحقق عنوان المعاملة تكويناً، أو أي عنوان متقوّم صدقه بالاختيارية والعمد، لم يترتب الأثر عليه على القاعدة بلا حاجة إلى حديث الرفع، وبناءً عليه لا دلالة في الحديث على بطلان بيع المضطر إلى البيع، أو المكره عليه.

وأمّا الحكم بالبطلان في بيع المكره فمن جهة أدلّة اشتراط طيب النفس في صحة المعاملات لا حديث الرفع.

ودعوى: أنّ هذا خلاف تطبيق الإمام ﷺ حديث الرفع على ما إذا حلف بالطلاق والعتاق مكرهاً<sup>(١)</sup> مما يعني إطلاق الحديث للمعاملات.

 <sup>(</sup>١) روى صفوان وأحمد بن محمّد بن أبي نصر عن أبي الحسن عليه في الرجل يستكره على الميمين في خلف بالطلاق والعتاق وصدقة ما يملك أيلزمه ذلك ؟ فقال: «لا، قال رسول الله تشيئية : وضع عن امتي ما أكرهوا عليه وما لم يطيقوا وما أخطأوا». وسائل الشيعة ٢٣: ٢٢٦، باب ١٢ من الأيمان، ح ١٢ (ط - آل البيت).

مدفوعة: بأنّ المذكور في مورد الروايات جعل طلاق الزوجة وعتق العبد ادانة وعقوبة على حنث الحلف واليمين، وهذه كالكفّارات نحو عقوبة ومؤاخذة ترتفع بالاكراه أو الاضطرار، فلا يقاس بصحة المعاملة وترتّب الآثار الوضعية والحقوقية عليها.

وإن شئت قلت: إنّ المرفوع هنا تحقق حنث اليمين؛ لكونه صادراً عـن اضطرار أو اكراه.

**فالحاصل**: المرفوع بالحديث في موارد التسعة الآثار التي تعتبر نحو مؤاخذة وعقوبة وادانة، وهي تترتّب على الحنث والإثم وارتكاب مخالفة للمولى لا مطلق الآثار.

والسيد الشهيد ينبئ في الدورة السابقة جعل الميزان كون الأثر مترتباً على الفعل المنتسب إلى المكلّف بما هو منتسب إليه، بخلاف الآثار المترتبة على عنوان كيفما اتفق ولو من غير انتساب إلى المكلف كالنجاسة بالملاقاة، وهو ظاهر السيد الخوئي أيضاً في بعض تقريراته؛ ولهذا فصّل السيد الخوئي في باب قضاء الصلاة وأنّه إذا كان موضوعه الفوت فلا يشمله الحديث، أمّا إذا كان موضوعه ترك المكلّف للصلاة شمله الحديث إذا كان من موارد التسعة.

وفيه: أوّلاً - ورود النقض بمثل الاتلاف في باب الأمانات، حيث لا يكون التلف فيها موجباً للضمان، بخلاف الاتلاف حتى إذا وقع نسياناً أو اضطراراً، وهو فعل منسوب إلى المكلف، فينبغي أن لا يترتب فيه الضمان طبقاً لهذا الميزان، مع أنّه لا يكون مشمولاً للحديث جزماً - مع قطع النظر عن حيثية عدم الامتنان في رفع الضمان فيه - وكذلك من اضطر أو نسي فأخرج حيواناً أو نباتاً من داخل الحرم إلى خارجه، فإنّه يجب عليه ارجاعه إليه، مع أنّ موضوعه الاخراج المنسوب إلى المكلف لا الخروج، وكذلك عنوان الافطار الموجب للقضاء في الصوم، إلى غير ذلك، بل وضوح عدم الفرق بين أن يكون القضاء موضوعه ترك الفريضة أو فوتها في عدم شمول الحديث لمثل هذا الحكم.

وثانياً ـ عدم وضوح نكتة لهذا المعيار، فإن كانت نكتته أنّ عنوان الاضطرار والاكراه صفة للفعل المضطرّ إليه والمنتسب إلى المكلف لا مثل الملاقاة من العناوين التي ليست عناوين لفعل المكلف فهذا لئن تمّ في مثل فقرة (ما اضطرّوا إليه وما استكرهوا عليه) فلا يتم في فقرة (ما لا يعلمون) وفي النسيان، وإن كان من جهة ما ذكره السيد الشهيد شيَّ في الدورة السابقة من أنّ العناوين التسعة تجعل اسناد الفعل الصادر من المكلّف إلى الشخص ضعيفاً في نظر العرف فلا يتر تب عليه الأثر، فلابد وأن يكون موضوع الأثر الفعل المنتسب إلى المكلف بما هو منتسب إليه. فهذا ممنوع جداً؛ إذ الانتساب تام حتى في موارد الاضطرار أو الاكراه أو النسيان والخطأ؛ ولهذا يكون القاتل خطأً قاتلاً حقيقةً.

نعم، هذه النكتة توجب اختصاص الحديث بالفعل المنتسب إلى المكلف بما هو صادر عن اختياره وارادته؛ ولعلّه لهذا عدل في الدورة الثانية عن جعل المعيار كون الأثر مترتباً على الفعل المنتسب إلى المكلف، وجعل المعيار أضيق من ذلك، بأن يكون الفعل بما هو صادر عن ارادة المكلف واختياره موضوعاً لذلك الأثر؛ فإنّ العناوين المذكورة توجب ضعف الارادة والاختيارية أو زوالها بالمرة.

إلَّا أنَّ هذه النكتة أيضاً لا يمكن المساعدة عليها، وذلك:

أوّلاً ـ أنّ بعض العناوين المذكورة لا تنافي الاختيارية أصلاً، كما في (ما لا يعلمون) بل والنسيان أيضاً، خصوصاً إذا كان نسياناً للحكم لا للموضوع، فإنّ الفعل المشكوك حكمه أيضاً يصدر عن المكلف بكامل وعيه واختياره.

وثانياً - إنَّ الأثر إذا كان مترتباً على الفعل الاختياري والعمدي كان ارتفاعه في موارد الاضطرار والاكراه والخطأ على القاعدة حتى لولا حديث الرفع؛ لزوال قيد العمدية والاختيارية بطروّ ذلك.

وإن شئت قلت: إنّ هذا من القسم الثالث المتقدم في جهة سابقة ، وهو ما إذا كان مأخوذاً في موضوع الأثر الشرعي عدم أحد العناوين التسعة ، والذي تقدّم هناك أنّه لا اشكال في عدم شمول الحديث لها وعدم نظره إليها .

فالصحيح ما أشرنا إليه من أنّ النكتة الملحوظة في الحديث رفع الادانة والآثار التي تكون نحو مؤاخذة وعقوبة أو تكفير وتبعة، وهذا يناسب بـاب التنجيز والتعذير حتى إذا كان الفعل اختيارياً، كما في ارتكاب الشبهات وما لا يعلمون، فكلّ أثر لا يكون كذلك حتى إذا كان موضوعه الفعل المنتسب إلى المكلف أو الفعل الاختياري الصادر بارادته لا يرتفع بالحديث حتى إذا كـان التزاماً ومسؤولية وحقّاً عليه ـكالمعاملات ـوالله الهادي للصواب.

ص ٥٥ قوله: (الجهة السابعة في نظرة اجمالية لتطبيق الحديث على أقسام...).

هذه الجهة تطبيقات لمفاد الحديث على أقسام من الحكم وقع الخلاف فيها ، وقد ذكر فيها خمسة تطبيقات: ١ – عدم انطباق الحديث إذا كان الاضطرار أو الاكراه أو غيرهما إلى ترك واجب لا فعل حرام، حيث قد يقال بعدم شمول الحديث له إمّا بناءً على الاحتمال الثالث فبما تقدم عن الميرزا النائيني شيخ أنّ لسان الحديث التعبد بالنفي لا الاثبات، وفي مورد الترك يلزم أن يكون التعبد بالوضع والاثبات، وإمّا بناءً على الاحتمال الثاني فلأن الترك ليس موضوعاً لأثر في لوح التشريع ولا متعلقاً وإنّما المتعلق الفعل.

وفيه: أوّلاً - عدم صحة هذا البيان لا على الاحتمال الثالث لما تقدم فيما سبق، ولا على الثاني؛ لأنّ الأمر عرفاً بل دقة أيضاً يقتضي المنع عن ضده العام وهو الترك، فيكون محظوراً تشريعاً.

وثانياً ـ ما تقدم من عدم احتمال الفرق في نكتة المعذرية عرفاً ولا فقهياً بين الاضطرار والعذر نحو فعل الحرام أو ترك الواجب، فتتشكل دلالة التزامية عرفية للحديث حتى إذا فرض عدم شمول الإطلاق اللفظي له.

**وثالثاً ـ** شمول فقرة ما لا يطيقون للاضطرار إلى الترك إذاكان من جهة العجز عن الفعل أو الاكراه الشديد على تركه.

۲ ـ عدم انطباق الحديث إذا كان الاضطرار أو الاكراه إلى فعل الواجب
لا تركه، فلا يرفع وجوبه وكونه امتثالاً.

ووجهه المذكور في الكتاب أنّ رفعه خلاف الامتنان؛ إذ ليس في ثبوت الوجوب هنا أي تحميل على المكلّف بل بالعكس رفعه فيه مؤنة الاعادة. ويمكن أن يضاف إلى ذلك أنّ الحديث ناظر إلى مرحلة المعذرية ورفع الادانة فيكون موضوع الحديث المخالفة للتكليف لا الموافقة معه، فعدم الانطباق هنا أوضح من ذلك بحيث لا يحتاج حتى إلى نكتة الامتنانية . أي رفع التسعة في لوح تشريع المسؤولية والعهدة لا أكثر ، فيكون موضوعها المخالفة لما جعل شرعاً على الذمة وفعل الواجب ولو اضطراراً ليس مخالفة له.

٣ ـ عدم انطباق الحديث إذا كان الاضطرار أو الاكراه متجهاً نحو فرد الواجب البدلي ، أي الجامع بنحو صرف الوجود مع امكان تحقيقه ضمن فرد آخر .

وهذا واضح بناءً على الاحتمال الثاني ؛ لأنّ ما هو موضوع الأثر هو الجامع وليس المكلف مضطراً إلى تركه فيجب فعل فرد آخر ، ولكن أفاد السيد رضح أنّه بناءً على الاحتمال الثالث يمكن أن يقال بالتعبد بتحقق ذلك الفرد وترتيب آثاره.

وفيه: أوّلاً – أنّ التعبد بنفي الترك بعنوان أنّه شيء اضطر إليه لا يستلزم التعبد بتحقق الفعل؛ إذ التنزيل بأحد المتلازمين لا يستلزم التعبد بالآخر إلّا بدعوى ملازمة عرفية، وهي لا تتم في الإطلاق حتى لو سلم أصلها.

وثانياً - ما في الهامش من أنّ الفرد ليس له حكم ووجوب لكي يكون الاكراه على تركه مشمولاً للحديث أصلاً وإنّما الحكم للجامع بنحو صرف الوجود، وهو لا اكراه على تركه، فالاكراه أو الاضطرار إلى ترك الفرد كالاضطرار إلى ترك فعل لا حكم له في الشريعة أصلاً من حيث عدم شمول الحديث له.

٤ ـ تطبيق الحديث على الواجبات الضمنية. ولا إشكال فيه في نفسه لرفع الوجوب بالمركب إذا كان العذر في الجزء أو الشرط مستوعباً وإلا دخل في التطبيق السابق. وهذا المقدار لا إشكال فيه.

إلّا أنّه يقع البحث في نقطتين:

١ ـ أنّه هل يجب اتيان الباقي على القاعدة ؟

الصحيح أن يقال: أنّه في مورد ما لا يعلمون يجب الاتيان بالباقي من باب منجزية العلم الإجمالي كما سيأتي في بحث الأقل والأكثر، وأمّا في غيره فما يكون الرفع فيه واقعياً فمقتضى القاعدة عدم وجوب الباقي؛ لأنّه وجوب واحد قد سقط، فيحتاج ايجاب الباقي إلى دليل خاص، كقاعدة الميسور أو الصلاة لا تسقط بحال أو غير ذلك.

وقد يتصور امكان اثبات الأمر بالباقي بتطبيق حديث الرفع على جزئية ذلك الجزء كحكم وضعي فترفع فيتم التمسك باطلاق الأمر بسائر الأجزاء فيكون الحديث مخصصاً لأدلّة الجزئية كما فيما إذا وردت رواية تدل على نفي الجزئية ورفعها في حال من الأحوال.

وفيه: أوّلاً - أنّ الجزئية وإن فرض أنها حكم شرعي عرفاً - وليس كذلك عقلاً - وقابل للرفع برفع منشئه - ولعله لهذا رفع السيد الشهيد في اليد عن بيانه في الدورة السابقة من أنّ الجزئية ليست مجعولة شرعاً وإنّما هي منتزعة عقلاً -إلّا أنّه لا ثقل فيه ولا تحميل، وإنّما الثقل والتحميل في التكليف؛ ولهذا لا منّة في رفعه، بل المنّة في اطلاقها وثبوتها في مورد العذر؛ لاستلزامه سقوط الأمر بالمركب.

وثانياً - أنها حكم وضعي ثابت لعنوان الأجزاء والشرائط للماهية المركبة مع قطع النظر عن انتسابه إلى المكلف أو دخل الاختيارية فيه ولا ادانة عليه وإنّما الادانة على مخالفة التكليف.

٢ \_ هل يمكن اثبات صحة الناقص ونفي وجوب القضاء بحديث الرفع؟

قد يقال بذلك بأحد تقريبين مذكورين في الكتاب، إلّا أنّ الأوّل منهما غير صحيح حتى على القول بالاحتمال الثالث لما تقدم آنفاً. كما أنّ بين الوجهين فرقاً من حيث إنّ الأوّل يثبت نفي القضاء بملاك اثبات الاجتزاء والصحة للناقص بينما الثاني يجري لنفي القضاء ابتداءً ولو لم يأت بالناقص، فهو نفي للقضاء مع قطع النظر عن تصحيح الناقص، فينتفي القضاء حتى إذا ترك الناقص كما في موارد الاضطرار والاكراه.

والجواب عليه بنكتتين:

**إحداهما ـ** أنّ الفوت أو عدم الاتيان ملحوظان في موضوع القضاء كنتيجة ، أي ولو لم يكونا منسوبين إلى المكلّف أو لم يكن اختيارياً له ، وهذا هو مقصود السيد الشهيد ﷺ من العدم المحمولي أو الفوت المسبب. ولا يخلو ظاهر التعبير من تشويش في الكتاب.

الثانية ـ ما تقدم من أنّ المرفوع هو الأثر الذي يكون إدانة و تبعة على الفعل أو الترك، والقضاء ليس كذلك بل هو لتحصيل الملاك المتبقي .

٥ - تطبيق الحديث على المعاملات، لرفع صحتها في موارد الاكراه لا الاضطرار، وهنا نقض بلزوم تطبيق الاكراه على ترك المعاملة الموضوع بقاءً لبقاء الأثر السابق كالاجبار والاكراه على ترك الطلاق لمن كان يريده.

والجواب بالرجوع إلى النكتتين المبينتين في التطبيق السابق.

ولكن قد تقدم الاشكال في أصل صحة تطبيق الحديث على باب المعاملات حتى بلحاظ الاكراه على الفعل. ص ٥٨ قوله: (المقام الرابع ـ في سند الحديث...).

هذا الحديث الشريف منقول بطرق عديدة إلّا أنّ ما فيه فقرة ( ما لا يعلمون ) له أربعة طرق:

ا ـ مرسلة الشيخ الصدوق في الفقيه كتاب الوضوء، قـال: قـال الإمـام الصادق للَّذِ: «قال رسول الله تَشَرَّكُمَ : رفع عن امتي تسعة...».

٢ ـ مرفوعة محمّد بن أحمد النهدي عن أبي عبد الله للله للله : «وضع عن أمتي تسع خصال» والمنقولة في الكافي <sup>(١)</sup>.

٣ - الصدوق في الخصال والتوحيد عن أحمد بن محمّد بن يحيى (وقد وقع خطاً في بعض نسخ التوحيد محمّد بن أحمد بن يحيى ) عن سعد بن عبد الله عن يعقوب بن يزيد عن حماد بن عيسى عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ «رفع عن أمتي تسعة ».

٤ ـ ما نقله صاحب الوسائل بسنده إلى الشيخ ومنه إلى كتاب نوادر أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعري عن إسماعيل الجعفي عن أبي عبد الله علله قال : سمعته يقول : «وضع عن هذه الأمّة تسعة خصال» والأولان لا اعتبار بهما . وما ذكر في هامش الكتاب غير تام؛ إذ ليس في كلام الشيخ الصدوق ما يدلّ على أنّه لا يأخذ من جوامع الحديث والرواة الذين ينقلون بعض الروايات عن أصحاب الأصول ، فلعلّ هذا قد أخذه من أحمد بن محمّد بن يحيى واعتمد عليه ، خصوصاً إذا لاحظنا أنّ الحديث منقول في الخصال والتوحيد بلسان «رفع عن

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ٤٦٣.

أمتي تسعة: الخطأ والنسيان وما أكرهوا عليه وما لا يعلمون وما لا يطيقون وما اضطروا إليه والحسد والطيرة والتفكير في الوسوسة في الخلق ما لم ينطق بشفة»، بينما في الفقيه بلسان «وضع عن أمتي تسعة أشياء السهو والخطأ والنسيان وما أكرهوا عليه وما لا يعلمون وما لا يطيقون والطيرة والحسد والتفكر في الوسوسة في الخلق ما لم ينطق الإنسان بشفة». وبينهما فرق من جهات عديدة كما لا يخفى. فيبقى الطريق الثالث والرابع.

والثالث فيه مشكلة أحمد بن محمّد بن يحيى العطار الذي لم يشهد الرجاليون بتوثيقه، ويمكن توثيقه تارة بأنّه ثقة؛ لأنّه من مشايخ الصدوق الذي يكثر عنه الروايات في كتبه جداً ويترحّم عليه كثيراً ويعتمد عليه السيرافي في كلام له معروف في بحث الرجال. وعدم ذكره بالتوثيق في كتب الرجال لعله لتأخره من حيث الطبقة ووضوح وثاقته. ومجموع هذه القرائن قد توجب الاطمئنان بالوثاقة بل بأعظم من ذلك.

وأخرى بتطبيق نظرية التعويض بلحاظ أنّ الشيخ الطوسي الله ينقل الحديث في التهذيب بطريقه إلى الصدوق عن أحمد بن محمّد... الخ، وحيث إنّ الشيخ الطوسي قال في مشيخته وفهرسته إنّه يروي جميع كتب وروايات أولئك كسعد بن عبد الله ويعقوب بن يزيد وحمّاد وحريز بالطرق التي يذكرها وفيها ما يكون صحيحاً فيمكن التعويض بذلك عن هذا الطريق.

وفيه: أنَّ العموم الذي يذكره الشيخ في مشيخته موضوعه الروايات المنسوبة إلى كل واحد ممن يذكرهم. وهذه الاضافة لا يراد بها مجرد وقوع ذلك الشخص في السند في رواية، فإنَّ هذا خلاف اصطلاح اضافة الرواية إلى راوٍ معين الظاهر في اختصاصه به بنحو من الأنحاء وإلّا لكثرت الطرق جداً، فلابد وأن يراد بالاضافة المذكورة خصوص ما ينقله عن الإمام أو يجمعه في كتابه أو يبدأ الشيخ السند به في كتابيه التهذيب والاستبصار لا أكثر، وليس هذا السند منها.

وأمّا الطريق الرابع ففيه اشكالان:

الاشكال الأوّل ـ تردد اسماعيل الجعفي بين أسماء وعناوين عديدة لا توثيق لبعضهم والعناوين خمسة:

١ ـ اسماعيل بن جابر الجعفي: ذكره النجاشي بلا توثيق وقال: إنّ له كتاباً
وذكر طريقه إليه صحيحاً إلى صفوان عنه.

٢ ـ اسماعيل بن جابر : ذكره الشيخ في فهرسته بلا توثيق وذكر أن له كتاباً وذكر طريقه إليه صحيحاً إلى صفوان عنه وهو نفس طريق النجاشي .

٣ ـ اسماعيل بن جابر الخثعمي الكوفي: ذكره الشيخ في رجاله مع توثيقه وأنّ له كتباً وروايات يرويها عنه صفوان.

٤ - اسماعيل بن عبد الرحمان الجعفي: مذكور في مشيخة الصدوق في مقام ذكر طريقه إلى روايات اسماعيل الجعفي، وذكره النجاشي بمناسبة ابن أخيه بسطام بن حصين وقال: إنّه وجه في أصحابنا وأبوه وعمومته وكان أوجههم اسماعيل وهم بيت في الكوفة من جعفي يقال لهم: ابن أبي سبرة.

٥ - اسماعيل بن عبد الخالق الجعفي: ذكره الشيخ في رجاله في أصحاب الإمام السجاد ﷺ وذكره مع أصحاب الإمام الباقر ﷺ مع توصيفه بالجعفي وفي أصحاب الإمام الصادق ﷺ مع توصيفه بالأسدي، وذكره البرقي في أصحاب الصادق الله ع توصيفه بالجعفي الكوفي، وذكره النجاشي بلا توصيف بالجعفي وقال: وجه من وجوه أصحابنا، وفقيه من فقهائنا، وهو من بيت الشيعة عمومته شهاب وعبد الرحيم ووهب وأبوه عبد الخالق كلّهم ثقات رووا عن أبي جعفر الله وأبي عبد الله الله . وإسماعيل نفسه (ثقة) روى عن أبي عبد الله الله وأبي الحسن الله له كتاب رواه عنه جماعة.

وذكره الكشي مع عمومته وأبيه وفي ذيل كلامه (كلهم فاضلون كوفيون) وذكره الشيخ في فهرسته عنوان اسماعيل بن عبدالخالق مع ذكر طريقه إليه وهو أحد الطريقين الذين يذكره في الفهرست إلى كتاب اسماعيل بن جابر أيضاً.

وهذا الأخير لا اشكال في وثاقته على كل حال وإن كان هناك كلام في أنّ توصيفه بالجعفي والأسدي معاً صحيح: أو لا لأنّ الأسدي بمعنى أنّه مولى بني أسد بينما الجعفي يعني أنّه عربي أو أنّ الصحيح هو الأسدي دون الجعفي الذي ذكره فيه البرقي والشيخ واحتمال تعدده وإنّ هناك شخصين أسدي وجعفي بعيد جداً.

فالتردد المخلّ بين الأربعة الأولى وبعضهم لم يوثق. وهناك عـدة وجـوه للتوثيق:

الوجه الأوّل: دعوى وحدة العناوين الأربعة، حيث إنّ الخثعمي منهم موثق فيثبت توثيق اسماعيل الجعفي، وهو بعيد بل المظنون أنّ اسماعيل بن جابر - سواءكان ملقباً بالخثعمي كما قال الشيخ أو بالجعفي كما قال النجاشي - غير اسماعيل بن عبد الرحمان الجعفي يقيناً إذ هناك عدة قرائن على التعدد:

منها ـ ذكر الشيخ الصدوق في المشيخة شخصين أحدهما بعنوان اسماعيل

ابن جابر من دون توصيفه بالجعفي مع ذكر طريقه إليه ينتهي بصفوان بن يحيى، والآخر بعنوان اسماعيل الجعفي وذكر طريقه إليه ( محمّد بن علي ماجيلويه عن عن عمه محمّد بن أبي القاسم عن أحمد بن محمّد بن خالد عن أبيه عن محمّد بن سنان وصفوان بن يحيى عن اسماعيل بن عبد الرحمن الجعفي الكوفي ).

وهذا يدلّ على تعدد الرجل وحمله على السهو وأنّه ابن جابر الجعفي بعيد جداً مع تعدد الذكر والطريق، وكذلك ذكر النجاشي بعنوان اسماعيل بن جابر الجعفي واسماعيل بن عبد الرحمن الجعفي في ترجمة ابن أخيه مع توصيفه وذكر بيته بخلاف اسماعيل بن جابر، وذكر الكتاب لابن جابر دون ابن عبد الرحمن وكذلك الشيخ شُرُّ مما يدلّ على التعدّد عنده أيضاً.

الوجه الثاني: دعوى وحدة الخثعمي مع الجعفي وأن الخثعمي تـصحيف الجعفي وقد شهد الشيخ بوثاقته فتثبت وثاقة اسماعيل بن جابر.

وهذا بعيد أيضاً؛ لأنّ الخثعي وارد في لسان بعض الروايات كما أنّه وارد مع الجعفي في لسان الرجاليين فالتصحيف بعيد جداً، بل من يراجع رجال الشيخ يكاد يطمئن بأنّ ابن جابر عنده هو الخثعمي وأن ابن عبد الرحمن هو الجعفي فكأنّ الخطأ عند النجاشي. نعم، قد يدعى الوحدة؛ لأنّ خثعم حي في اليمن وجعف رئيس القبيلة إلّا أنّ هذا لو تمّ يبقى الاشكال من ناحية التردد بين ابن جابر وابن عبد الرحمان الذي لم يشهد بوثاقته.

الوجه الثالث: دعوى الانصراف إلى اسماعيل بن جابر الجعفي الموثق \_بعد فرض عدم اتحاده مع الخثعمي \_لما ذكره النجاشي \_ في حديث الأذان الذي نقله اسماعيل الجعفي \_هو اسماعيل بن جابر وأن هذا معروف أنّ له كتاباً بخلاف ابن عبد الرحمن. وهذا أيضاً لا وجه له بعد فرض وجود اسماعيل بن عبد الرحمن الجعفي في الروايات، وتعيين الشيخ الصدوق لاسماعيل الجعفي فيه لا في ابن جابر، وفي الروايات الوارد امّا اسماعيل بن جابر أو إسماعيل الجعفي. نعم، هناك رواية ينقلها الشيخ الصدوق في الفقيه بعنوان إسماعيل بن جابر الجعفي في كتاب الطلاق<sup>(۱)</sup>، كما أنّ هناك حديثاً ينقله في الروضة (ص ٢٨٣) عن إسماعيل الجعفي، الظاهر أنّه نفسه في (الصفحة ٢٨٥) عن إسماعيل بن جابر، إلّا أنّ هذا المقدار لا يقتضي الانصراف.

الوجه الرابع: توثيق ابن عبد الرحمان بكلام النجاشي فإنّه دالّ عليه حيث جعله وجهاً في بيته وأقربائه الذين ذكرهم بل أوجههم، ونقل الشيخ الصدوق عنه بطريقه في المشيخة فيها بواسطة صفوان بن يحيى وهو يروي عنه في عرض محمّد بن سنان لا في طوله ليرد فيه اشكال الكتاب، وكأنّ السيد الشهيد شِخُ راجع الوسائل لا مشيخة الفقيه. نعم، في مبدأ السند ماجيلويه الذي لم يشهد بتوثيقه ولكنه من مشايخ الصدوق شِخُ المعروفين.

نعم، هنا اشكال في أنّه كيف يمكن أن يروي محمّد بن سنان وصفوان بن يحيى مباشرة عمن توفي في زمان الإمام الصادق الله مما يعني وقوع اشكال فيما يذكره الصدوق في ابن عبد الرحمن الجعفي، وهذا اشكال مشترك الورود سوف يأتي، ويأتي الجواب عنه.

كما أنّ اسماعيل الجعفي موثّق عند النجاشي بنقل صفوان عـنه بـطريقه الصحيح، وكذلك اسماعيل بن جابر عند الشيخ والخثعمي موثق، فتثبت وثاقة

<sup>(</sup>۱) الفقيه ۳: ح ١٦١٥.

العناوين الخمسة معاً .

إلا أن هناك اشكالاً في هذا الوجه وهو كيف ينقل صفوان بن يحيى ومحمّد بن سنان عن اسماعيل بن جابر مع أن من يجد رواياته في الفقه يجد أنّه يروي عنه أمثال عبد الله بن سنان وعبد الله بن بكير ومسكان وأبان وحماد وحريز وجميل من أصحاب الإمام الصادق الله فكيف يمكن أن ينقل عنه مثل محمّد بن سنان وصفوان ممن لم يدركوا زمان الإمام الصادق الله ، وكيف يعقل أن يروي عن شخص واحد طبقات مختلفة من الرواة من أصحاب الباقر والصادق إلى الكاظم والرضا المله ، فإنّ هذه ظاهرة غريبة ومستبعدة ؟!

وهذا الاشكال يمكن أن يجاب عليه بأنّ كتب وأصول الأصحاب ربما كانت تصل إلى بعض الرواة بطرق قطعية متواترة ولكن من دون مشافهة وأخذ منهم مباشرة، وبهذا يجاب عن الاشكال على طريق الصدوق إلى كتاب ابن عـبد الرحمن.

الثاني - وهو الاشكال المهم - أنّ أحمد بن محمّد بن عيسى قد نقل الرواية في نوادره عن إسماعيل الجعفي مباشرة، وهـذا مـما يـطمئن بـخلافه؛ لأنّ اسماعيل الجعفي من أصحاب الإمام الصادق الله ولم نجد رواية له بهذا العنوان عن أبي الحسن الله بل رواياته امّا عن الباقر أو الصادق الله ، وكذلك إسماعيل ابن جابر، وكذا إسماعيل بن عبد الرحمن. بل قد عرفت أنّه توفي في زمن الإمام الصادق الله ، وعندئذٍ لا يمكن أن ينقل عنه أحمد بن محمّد بن عيسى الذي يفصله عن زمان الإمام الصادق الله أكثر من مئة عام بل نجد أنّ ما ينقله أحمد من أصحاب الإمام الصادق الله أكثر من مئة عام بل نجد أنّ ما ينقله أحمد من أصحاب الإمام الصادق الله دائماً بواسطتين، فكيف ينقل هنا بلا واسطة ؟! وملاحظة طبقة رواة روايات إسماعيل الجعفي في الكتب الأربعة تدل عـلى ما نقول، فلابد من وقوع سقط في البين بل كتاب النوادر أكثر روايا ته كذلك، أي مرسلات عن الراوي المباشر للإمام.

وهذا الاشكال قد يجاب عليه تارة بأن في السند تعليقاً بأن يكون قد نقله في كتاب النوادر عن فضالة عن سيف بن عميرة عن إسماعيل الجعفي ، كما صنعه في البحار في مقام نقله عن النوادر .

إلا أنّ هذا بعيد أيضاً؛ إذ ليس في الكتاب أيّة دلالة على ذلك، بل ظاهره كغيره من مرسلات الكتاب الكثيرة ارسال الرواية عن اسماعيل الجعفي، دون تعليق لها على ما قبله بل لا يناسب ذلك مع التعليق؛ لأنّ قبله منقول عن فضالة عن سيف عن أبي بكر الحضرمي عن الإمام الصادق لللهِ ، فالتعبير بعده بقوله: (عن إسماعيل عن أبي جعفر لللهِ ) لا يناسب أن يكون عطفاً على ما سبق وتعليقاً بمقدار فضالة وسيف فقط كما لا يخفى.

ومما يؤيّد هذا المعنى أننا لا نجد لأحمد بن محمّد بن عيسى روايات أخرى ينقلها مباشرة عن كتاب اسماعيل الجعفي في الفقه كله، فكيف ينقل عنه وعن غيره من الرواة المباشرين هنا بالمباشرة مع أنّه في الفقه ينقل عـنهم بـطرقه المذكورة، فليس ما في النوادر إلّا من باب الارسال وحذف الأسانيد.

نعم، قد يدعى اعتبار كتاب النوادر وكونه أصلاً معتمداً عند الشيخ وعند السابقين كما صرّح به الشيخ الصدوق في مقدمة الفقيه. وأساساً لو قـيل بأنّ الأصول والمجاميع الحديثية كانت مقطوعة الصدور عن أصحابها وأولئك أيضاً كانوا يجمعون ويسندون إلى الرواة المباشرين ماكان ثابتاً صدوره ونسبته إليهم في كتبهم وأصولهم بنحو من أنحاء الشهادة الحسية أو القريبة من الحس. فمثل هذه الدعوى ليست بالبعيدة ولكنها منهج آخر يقرب من منهج المحدثين في قبول الأحاديث والروايات، والله الهادي للصواب. ص ٦٢ قوله: (حديث السعة...). وهو ضعيف؛ لأنّه منقول في عوالي اللآلي عن النبي تَذَرُّ أَنّه قال: «الناس

ونعو صليف . 2 ك ملفول تي عوالي الاربي عن اللبي وموسي الد عال. «الماللي في سعة ما لم يعلموا».

وهو بهذه الصيغة يناسب أن تكون (ما) فيه مصدرية زمانية؛ لأنّها داخلة على المضارع الداخل عليه (لم) والذي يكون في معنى الماضي، فإذا لم يستظهر المصدريّة فلا أقل من الاجمال، وعندئذٍ لا يمكن أن يستفاد منه ما يعارض دليل الاخباري بل يكون محكوماً له.

ثمّ إنّ الموجود في أجود التقريرات ومصباح الأصول بيان التفصيل على عكس ما هو مذكور في الكتاب، أي أنّه على فرض كون (ما) موصولة يثبت الإطلاق المنافي مع دليل الإخباري، وعلى فرض كونها مصدرية يكون مفادها مفاد قاعدة قبح العقاب بلا بيان، فتكون محكومة لدليل الإخباري. وأيّاً ماكان ينبغي ذكر الاشكال على كل من التقديرين فنقول:

أمّا على تقدير كونها موصولة فقد ذكر في الكتاب أنّ مفادها رفع الضيق من ناحية الحكم الواقعي الذي لا يعلم به ، فلا ينافي ثبو ته من ناحية حكم آخر وهو ايجاب الاحتياط .

وفيه: أنَّ ظاهر الحديث عندئذٍ أنَّ الناس في سعة الحكم المجهول ما داموا جاهلين به، وهذاالجهل لا ير تفع بثبوت حكم آخر، وحيث إنّايجاب الاحتياط حكم ظاهري طريقي ينجز الحكم الواقعي ويثبت الضيق من أجله فيكون هذا منفياً بحكم إطلاق الحديث؛ لأنَّه ينفي الضيق المضاف إلى نفس الحكم الواقعي مادام مجهولاً، وهذا خلاف مفاد أدلَّة الاحتياط.

ولعلَّ هذا هو مقصود السيد الشهيد الله من أنَّ الاضافة موردية لا نشوية، بل حتى إذا كانت الاضافة نشوية مع ذلك ليست الاضافة بمعنى رفع الضيق الناشىء من وصول الحكم والعلم به، بل ظاهر الاضافة رفع الضيق والاهتمام والمنجزية المضافة إلى نفس الحكم الواقعي المجهول، فيكون مفاد الحديث أنَّ الحكم الواقعي ليس بتلك المرتبة من الأهمية بحيث يحافظ عليه المولى في موارد الجهل وعدم العلم. وهذا مناف لمفاد دليل الإخباري؛ إذ ليس مفاده اثبات حكم آخر وإنّما مفاده ابراز أهمية الحكم الواقعي المشكوك.

وأمّا على تقدير كون (ما) مصدرية فقد يقال بعدم الإطلاق باعتبار أنّ مفاد الحديث عندئذٍ مفاد قبح العقاب بلا بيان، وأنّ المكلّف ما دام جاهلاً لا يعرف وظيفته وموقفه فهو معذور وموسّع عليه فيما يصدر منه من مخالفة للواقع، فكأنّه ارشاد إلى المعذورية العقلائية أو العقلية المعبر عنها بقاعدة قبح العقاب بلا بيان، فيكون مثل هذا المفاد محكوماً لدليل الإخباري.

وفيه: أوَّلاً ـ أنَّ ظاهر الحديث أنَّ متعلق العلم إنَّما هو التكليف الواقعي الذي بلحاظه يكون السعة والضيق، فيكون مفاد الحديث أنهم في سعة ما داموا لم يعلموا بالتكليف الواقعي، وهذا معناه نفي أهمية التكليف الواقعي في مـوارد الشك والجهل فينافي دليل الإخباري.

وثانياً - مع قطع النظر عمّا ذكر حمل الحديث على الارشاد إلى قاعدة عقلية أو عقلائية خلاف الظاهر ، فإذا صدر من الشارع ما يدلّ على البراءة كان ظاهراً في أنّ ملاكات الأحكام الواقعية الالزامية غير مهمة في موارد التزاحم الملاكي ، فيكون منافياً على مفاد دليل الاحتياط.

ثمّ إنّ حديث السعة ذكره الحرّ العاملي ﷺ <sup>(١)</sup> وفي السند النوفلي، فإذا قيل بصحته صحّ الحديث.

وما استشكل فيه من أنّ في المورد استصحاب عدم التذكية الحاكم عـلى البراءة، فلابد أن يكون النظر إلى امارية سوق أو بلد المسلمين لا البراءة.

مدفوع: أوّلاً - بأنّ السؤال فيه لم يرد عن حكم اللحم بالخصوص بل حكم مطلق ما في السفرة من لحم وخبز وجبن مما يعني أنّ السؤال عن حرمة أو حزازة ذاتية في سفرة المجوسي مع قطع النظر عن التذكية وإلّا لخصّص السؤال باللحم، فلعلّه كان المركوز في ذهنه حرمة سؤر الكتابي أو نجاسته بالعرض لنجاسة الكتابي ذاتاً أو عرضاً.

وثانياً - حمل الحديث على ارادة امارية سوق المسلمين غير عرفي، لصراحته في اعطاء ضابطة كلية هي السعة ما لم يعلم الحرام.

نعم، الاشكال فيه أنّه مخصوص بالشبهات الموضوعية؛ لعدم إطلاق لفظي فيها لأكثر من مورد الحلال المشتبه خارجاً بالحرام، فتكون الرواية على وزان روايات الحلّ.

ص ٦٣ قوله: (حديث الحجب...). في سنده <sup>(٢)</sup> أبو الحسن زكريا بن يحيى وهو إن كان الواسطي فيكون ثقة وإلا

- (١) الوسائل ٣: ٤٩٣، ب ٥٠ من النجاسات، ح ١٢.
- (٢) جامع أحاديث الشيعة ، الباب الثامن من أبواب المقدمات ، ح ٨.

فيقع الاشكال في سنده أيضاً. كما أنّ دلالته محل تأمل لما ذكر في الهامش، ويؤيده الروايات الأخرى الواردة لبيان أنّه ليس على الناس أن يعرفوا وإنّـما عليهم أن يقبلوا إذا عرّفهم الله، فراجع وتدبر.

ص ٢٤ قوله: (حديث الحلية...).

هناك رواية أخرى معتبرة أيضاً غير ما ذكر في الكتاب، وهي عن عبد الله بن سنان عن عبد الله بن سليمان في الجبن: «كل ما كان فيه حلال وحرام فهو لك حلال حتى تعرف الحرام بعينه» (١)، فتدبر.

والميرزا النائيني حمل كل شيء فيه حلال وحرام على الترديد لا التقسيم بدعوى ظهور شيء في الموجود الجزئي الخارجي وهو لا يتحمل التقسيم. وفيه ما لا يخفى، فإنّ الشيء ليس ظاهراً في ذلك بل في الأعم؛ لأنّــه مـن الأسامي المبهمة، ويؤيّده الرواية الأخرى لعبد الله التي ذكرناها.

وبالنسبة لرواية مسعدة يوجد تصحيف في ذكر الأمثلة في الكتاب فليصحح على ضوء الحديث كما ذكره الحرّ العاملي ﷺ <sup>(٢)</sup>.

كما أنّ ما ذكرناه في تفسيره وفقهه في الهامش يؤيده رواية أبي الجارود<sup>(٣)</sup>. كما أنّ الرواية يمكن دعوى اختصاصها بالشبهة الموضوعية بقرينة الأمثلة وذكر البينة وقوله: (بعينه) والروايات الأخرى المناظرة لها في التعبير ؛ إذ الانصاف أنّ مجموع هذه النكات تصلح لسلب اطلاقها للشبهة الحكمية. وهناك روايات

- (١) الوسائل ٢٥: ١١٧، ب ٦١ من الأطعمة والأشربة، ح ١.
  - (٢) الوسائل ١٧: ٨٩، ب ٤ من التجارة، ح ٤.
- (٣) الوسائل ٢٥: ١١٩، ب ٦١ من الأطعمة والأشربة، ح ٥.

أخرى على الحلية في الشبهة الموضوعية وهي خارجة عن البحث.

إلاّ أنّ هناك رواية شاملة للشبهتين، وهي رواية ابن أبي منذر عن أبي عبد الله ﷺ قال: «الأشياء مطلقة ما لم يرد عليك أمر ونهي، وكل شيء يكون فيه حلال وحرام فهو لك حلال أبداً ما لم تعرف الحرام منه فتدعه»<sup>(١)</sup>.

وقد نقلها الشيخ ﷺ في أماليه عن الحسين بن إبراهيم القزويني عن أبي عبد الله محمّد بن وهبان عن أبي القاسم علي بن حبش عن أبي الفضل (أو أبي المفضل) العباس بن الحسين (أو ابن محمّد بن الحسين) عن أبيه عن صفوان بن يحيى عن الحسين بن أبي غندر عن أبيه عن أبي عبد الله ﷺ ، وفي السند عدة مجاهيل منهم أبي غندر ومنهم أبو الفضل العباس وأبيه ومنهم الحسين بن إبراهيم القزويني – وإن كان هذا الأخير من مشايخ الشيخ الطوسي ﷺ .

فلولا ضعف السند كانت دلالته واضحة؛ لأنّها بصدرها تدل على السعة في الشبهة الحكمية التحريمية والوجوبية معاً، ولا يرد فيه ما ورد على رواية (كل شيء مطلق)؛ إذ التعبير بقوله (ما لم يرد عليك أمر ونهي) ظاهر في عدم الوصول لا الورود، خصوصاً مع ما في ذيله من جعل الميزان بالعلم بالحرمة الواقعية.

إلَّا أنَّ هنا احتمالاً قوياً وهو أن تكون هذه الرواية جامعة بين حديثين من قبل الراوي مصدرها هو حديث «كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهي» وذيلها حديث الحلّ.

ومن جملة ما استدلّ به على البراءة معتبرة عبد الأعلى: من لم يعرف شيئاً هل عليه شيء؟ قال: «لا».

(١) الأمالي (الطوسي): ٦٦٩، ح ١٤٠٥. وانظر: بحار الأنوار ٢: ٢٧٤، ح ١٩.

بتقريب ظهور عدم المعرفة في المقام في الطريقية، أي أنّه استطراق إلى الارتكاب نتيجة عدم المعرفة، فالمسؤول عليه حكم الارتكاب والعمل لا عدم المعرفة في نفسه، فيكون ظاهر الجواب لا محالة البراءة والترخيص الظاهري في الارتكاب مع الجهل. نعم، ظاهر الحديث أنّ عدم المعرفة هو الطريق المؤدي إلى الارتكاب، فيختصّ بعدم معرفة كلا الحكمين الواقعي والظاهري معاً، فلا إطلاق للحديث لموارد العلم بالحكم الظاهري دون الواقعي، فيكون محكوماً لدليل الإخباري.

وفيه: أنَّ ظاهر النكرة في سياق النفي العموم، أي نفي الطبيعة والذي لا يكون إلَّا بانتفاء تمام أفرادها، فظاهر من لم يعرف شيئاً أنّه يعرف أي شيء. أي السالبة الكلية لا العموم البدلي والسالبة الجزئية، وعندئذٍ لابد وأن يكون النظر إلى سنخ خاص من المعارف والذي قد لا يعرف الإنسان منها شيئاً أصلاً، وليس هذا إلّا المعارف في أصول الدين، فتكون الرواية ناظرة إلى المستضعفين الجاهلين بأصل الدين وأحكامه، ويكون المقصود عدم كونهم معاقبين بلحاظ أصل الدين والمذهب، بل ظاهره الغافل غير الملتفت إلى الدين وأحكامه.

ومن جملة الروايات رواية عبد الصمد بن بشير : «أي رجل ركب أمراً بجهالة فلا شيء عليه»<sup>(١)</sup>.

وموردها الشبهة الحكمية؛ لأنّ السائل كان جاهلاً بحكم الإحرام وحرمة لبس المخيط في حال الإحرام. وقد تمسكوا باطلاق الجهالة فيها لموارد الجهل التصديقي المجتمع مع الالتفات والتردّد، والإمام على قد نفى الكفارة والمؤاخذة

<sup>(1)</sup> الوسائل 11: ٤٨٨، ب ٤٥ من تروك الإحرام، ح ٣.

في ذلك، فيكون الحديث باطلاقه دالاً على البراءة. نعم، هي براءة محكومة لا معارضة مع دليل الإخباري على الاحتياط؛ لأنّ الجهالة التي تستوجب الارتكاب إنّما هو الجهالة بمجموع الحكمين معاً فلا إطلاق لها لأكثر من ذلك.

والانصاف عدم دلالة هذه الرواية على البراءة أيضاً؛ إذ الجهالة المستلزمة لركوب المخالفة إنّما هي الجهالة المطلقة المناسبة مع الغفلة والجهل المركب لا مطلق الجهالة الشاملة للشك والتردد، فإنّ المتردد الملتفت يتردد في الركوب لا أنّه يرتكب المخالفة، ويؤيده نظر الامام إلى ما بعد وقوع الارتكاب، فلو كان المقصود جعل البراءة عند الشك كان الأولى ملاحظة حالة الجهل وأنّه هل يجوز له الارتكاب ويحلّ أم لا؟ فيقال لا بأس بأن يرتكب كما في أخبار الحلّ.

فالانصاف عدم تمامية الإطلاق المذكور في الرواية وإنّما هـي نـاظرة إلى حالات الغفلة والجهل المركب.

ثمّ إنّه قد يستشكل في أصل معقولية مرتبتين من البراءة: إحداهما موضوعها الشك في الواقع فقط والأخرى موضوعها الشك في الواقع والظاهر معاً. وذلك بأنّ لازم البراءة الثانية اختصاص وجوب الاحتياط على تقدير ثبوته واقعاً بفرض العلم به، وهذا معناه أخذ العلم بالحكم بوجوب الاحتياط في موضوع شخصه وهو محال، وهذا يعني أنّ دليل البراءة الثانية بالملازمة ينفي وجوب الاحتياط رأساً، فلا توجد إلّا براءة واحدة. نعم لو قلنا بمسلك المشهور بأنّ الأحكام الظاهرية لا ثبوت لها ولا تعارض فيما بينها بوجوداتها الواقعية لم يتم الأحكام الظاهرية لا ثبوت لها ولا تعارض فيما بينها بوجوداتها الواقعية لم يتم الأينية على الارشاد إلى قبح العقاب بلابيان، إلّا أنّ هذا الحمل غير صحيح عندنا بناءً على مسلك حق الطاعة كما هو واضح. والجواب: أننا نقبل امكان أخذ العلم بالحكم بمعنى الجعل في موضوع نفسه، ومثل الميرزا النائيني بين أيضاً يقبل معقولية ذلك ولو بمتمم الجعل، فلا محذور ولا دلالة التزامية كذلك. نعم، لازم هذا أنّ دليل الاحتياطي حاكم على إطلاق دليل البراءة الثانية، ودليل البراءة الثانية مقيّد لاطلاق دليل الاحتياطي بصورة العلم به؛ فإنّ اطلاقه يقتضي ثبوته حتى مع الشك فيه، إلّا أنّ هذا الغاء لدليل البراءة الثانية، وهذا لا محذور فيه بأن يكون أصل الدليل المحكوم مقيداً للاطلاق في الدليل الحاكم وإن كان أصل الدليل الحاكم رافعاً لموضوع إطلاق الدليل المحكوم، فتدبر جيداً.

وقد يقال: بأنّ هذا وإن كان معقولاً ثبوتاً إلّا أنّه لغو اثباتاً حيث إنّ جعل الاحتياط المشروط بوصوله لغو عرفاً؛ إذ في فرض العلم بوجوب الاحتياط يتحقق الاحتياط من المكلّف حتى إذاكان علمه جهلاً مركباً، فأيّ فائدة في مثل هذا الجعل، وهذا يعني تشكل دلالة التزامية عرفية على نفي الاحتياط لا عقلية.

والجواب: أنّ فائدة جعله أنّه بجعله يصل إلى المكلف فيعلم به فيحتاط، وهذا هو فائدة جعل الأحكام بصورة عامة، فلا لغوية حتى عرفية.

نعم، لو قيل بأنّ جعل ايجاب الاحتياط لا يكون ملاكه فعلياً إلّا بالوصول إلى المكلّف لغو عرفاً لأنّ الجعل لابد وأن يحفظ ملاكاً فعلياً لولا الجعل صحت الملازمة المذكورة. إلّا أنّ هذه الدعوى بلا موجب.

نعم، لو قيل بأننا لا نحتمل فقهياً جعل وجوب احتياط مشروط بالعلم به بالخصوص أو قيل بظهور أدلّة الاحتياط في خلاف ذلك ظهوراً لا يقبل رفع اليد عنه؛ لأنّه كالصريح في أنّ الملاك للاحتياط نفس الاشتباه والالتباس لا العلم بوجوب الاحتياط، أو قيل بظهور حالي في دليل جعل ايجاب الاحتياط في أنّه يحفظ ملاكاً للاحتياط يكون فعلياً مع قطع النظر عن وصول الجعل والعلم به فلا محالة يقع التعارض بينه وبين دليل البراءة من النوع الثاني أيضاً فلا تتم الثمرة الثانية المذكورة في الكتاب لهذه البراءة فتدبر جيداً.

ص ٦٨ قوله: (الثانية: ما ذكره الميرزا ﷺ ...).

بل لا يلزم تحصيل حاصل أصلاً؛ لأنّ البراءة العقلية يرتفع موضوعها عندهم على القول بها بقيام الأصل الشرعي؛ لأنّه بيان وحجة على الترخيص. وهذا جواب السيد الخوئي ﷺ. نعم، بناءً على ما هو الصحيح على القول بقاعدة قبح العقاب بلا بيان من أنّ موضوعها عدم بيان الالزام الواقعي أو الظاهري سواء وصل بيان ظاهري على الترخيص أم لا، لا يتم هذا الجواب، كما أنّ روح اشكال اللغوية في تحصيل الحاصل يبقى على حاله ما لم تحلّ عقدة الاشكال.

ص ٧٢ قوله: (٢ ـ بيان ثمرات وفوائد لجعل البراءة...).

هذا لازمه الالتزام بالاشكال في موارد عدم ترتب تلك الثمرات وبالتالي القول بعدم جريان البراءة الشرعية فيها، وهو واضح البطلان بنفسه، اللهم إلّا أن يقال بالتزام المشهور بذلك وأن الجاري فيها الاستصحاب لا البراءة.

ص ٧٣ قوله: (وثانياً ـ لو سلمنا الحكومة...).

هذا الجواب غير تام؛ لأنّ الحكومة الادعائية لا تختص بفرض التعارض، بل كلما كان الادعاء ناظراً إلى أثر ترتب ذلك الأثر كما في (الطواف صلاة).

والصحيح أن يقال: بأنَّ جعل العلمية والطريقية لو سلم في دليل الاستصحاب

فهو بلحاظ الآثار الطريقية للعلم لا الآثار الموضوعية أو بلحاظ الآثار الواقعية لا الأحكام الظاهرية.

ص ٧٤ قوله: (نعم لو قيل بقيام الاستصحاب مقام القطع الموضوعي...)

بل لو قيل بأنّ حرمة الكذب موضوعها عدم المطابقة مع الواقع جرى استصحاب عدم الاباحة لنفي حرمة اسناد عدم الاباحة إلى الشارع بملاك حرمة الكذب بلا حاجة إلى القول بقيام الاستصحاب مقام القطع الموضوعي فيعارض استصحاب عدم الحرمة بلحاظ التأمين عن الارتكاب، إذ يعلم إمّا بحرمة الارتكاب أو حرمة اسناد عدم الاباحة إلى الشارع لكونه كذباً؛ لأنّه يعلم اجمالاً بجعل الاباحة أو الحرمة للفعل المذكور بحسب الفرض فيقع التعارض بين الاستصحابين؛ إذ يلزم منهما المخالفة العملية ولا تجري البراءة عن الحرمة أيضاً لنفس النكتة.

والتخلص عن هذا الاشكال يتوقف على القول بأنّ حرمة الكذب موضوعها عدم العلم لا عدم الواقع.

نعم، بلحاظ حرمة الاسناد لا يتمّ هذا العلم الإجمالي، إذ لا مانع من اباحة الارتكاب وجواز اسناد عدم الاباحة للشارع؛ لأنّ موضوعه عدم الشك الحاصل بنفس التعبد الاستصحابي لا المطابقة مع الواقع، فحتى إذا كان الفعل مباحاً واقعاً يصحّ اسناد عدم الاباحة مع فرض جريان استصحاب عدمها؛ لأنّه عالم بذلك، ولهذا انتقل السيد الشهيد رضي في الكتاب في مقام اسقاط استصحاب عدم الاباحة بالمعارضة إلى علم اجمالي آخر وهو العلم الإجمالي بحرمة اسناد عدم الاباحة أو عدم الحرمة إلى الشارع والذي هو أثر القطع الموضوعي في الطرفين؛ لأنّه وإن كان يوجد لدى المكلّف علم تعبدي بعدم الاباحة وعدم التحريم معاً. ولا محذور فيه، إذ ليس العلم التعبدي كالوجداني لا يتعلق بالضدين، إلّا أنّه حيث يعلم اجمالاً بأنّ أحد العدمين خلاف الواقع فتكون حرمة التشريع بملاك اسناد ما يعلم بأنّه خلاف الواقع إلى الشارع ثابتاً لا محالة؛ إذ لا شك في أنّه افتراء محرم كموارد اسناد ما يعلم بأنّه خلاف الواقع تفصيلاً.

ص ۸۰ قوله: (وهذا الكلام لا يرجع إلى محصل...).

وذلك لوجوه:

أوَّلاً \_ بطلان المبنى من قيام الامارات والأصول المحرزة مقام القطع الموضوعي.

ثانياً – لو سلَّم ذلك فغايته قيام الامارة مقام القطع في الطرف الذي قامت فيه فيتعبد بحصول العلم وزوال الشك فيه، وهو لا يستلزم زوال العلم الإجـمالي تعبداً؛ لأنّ التعبد بأحد المتلازمين ليس تعبداً بالآخر، واللازم هنا لنفس العلم التفصيلي لا للمعلوم، فليس هو من لوازم الامارات.

وثالثاً - لو سلّم ذلك فموضوع المنجزية وملاكها هو عدم جريان الأصل؛ لاستلزامه الترخيص في المخالفة القبيحة أو الممتنعة عقلاً، وعندئذ إن كان المقصود من التعبد بزوال العلم الإجمالي عدم المانع عن جريان الأصل في الطرف حيث لا يؤدي إلى المخالفة؛ لأنّ الطرف الآخر لا يجري فيه الأصل، أو لأنّ العلم الإجمالي لا يمكن أن ينجزه، فهذا لا يتوقف على التعبد بزوال العلم الإجمالي بل هو رجوع إلى الوجه الثاني للانحلال الحكمي التام حتى إذا لم تكن الامارة علماً تعبداً وإن كان المقصود نفي المنجزية مع قطع النظر عن ذلك واثبات التأمين من ناحية زوال العلم الإجمالي ولو تعبداً حتى لو كان كلا طرفيه مجرئً للأصل المؤمن فهذا غير معقول؛ لأنّ التعبد بـزوال عـنوان العـلم الإجـمالي لا يجدي في رفع محذور امتناع الترخيص في المخالفة القطعية وقبحه فإنّ ملاكه ليس عنوان العلم الإجمالي بل واقعه وإلّا لجاز الترخيص في كلا طرفي العلم الإجمالي، وهذا واضح.

ورابعاً - هذا لا يتمّ فيما إذا كان المنجز لبعض الأطراف أصلاً غير تنزيلي أو أصلاً عقلياً كما إذا كان الشك في الامتثال مع أنّه لا اشكال في الانحلال الحكمي فيه أيضاً فلابد أن يصار إلى الوجه الثاني.

ص ۸۲ الهامش.

قد يقال: هنا بيان آخر لجريان الأصل في الفرد الطويل يتم حتى على مسلك المشهور القائل بأنّ التنافي بين الأحكام الظاهرية في مرحلة الوصول فقط وحاصله:

أنّ الامارة لو قامت على ثبوت النجاسة أو الحرمة في أحد الطرفين من أوّل الأمر فهي حجة في اثبات مؤداها حتى بلحاظ الزمن السابق بحيث لو كان يترتب على ذلك لترتب بالامارة كما هو واضح. وهذا يعني أنّ المكلف في مرحلة البقاء حينما ينظر إلى الزمن الماضي لا يرى بحسب وظيفته الفعلية أنّ حكم ذلك الزمان هو الاباحة بل التحريم وإن كان سابقاً كان يراه الاباحة وكانت الاباحة الظاهرية فعلية في حقه حقيقة نتيجة رؤيته ذلك، إلّا أنّه الآن يرى أنّه محرم عليه ظاهراً وإن كان لا أثر فعلي لهذه الرؤية – وهذا نظير ما يقال في الكشف الحكمي في الاجازة من الانقلاب – وهذا يجعل الأصل المؤمن في الطرف الباقي \_ الفرد الطويل \_ سليماً عن المعارضة؛ لأنّ الميزان في المعارضة بملاك العلم الإجمالي أن يرى المكلّف فعلية جريان ترخيصين في طرفين يستلزم منه المخالفة القطعية ، والمكلف لا يرى ذلك في المقام ؛ إذ لا يرى الآن أنّ الطرف القصير مجرى للبراءة الظاهرية بحيث لو نقل إلى ذلك الزمان لما كان يجريها في ذاك الطرف.

وهذا بخلاف ما إذا تلف أحد الطرفين فإنّه بعد التلف أيضاً يرى المكلف أنّ الطرف الباقي مع الطرف التالف بلحاظ ما قبل تلفه كلاهما مجرى للترخيص الظاهري حتى بلحاظ رؤيته ونظره الفعلي ، فالميزان في المعارضة والسقوط في كل زمان بالنظر الفعلي للمكلف فإن كان بحسبه توجد معارضة كان الأصل ساقطاً وإلّا فلا.

إلاً أنَّ هذا البيان لو تمّ لجرى حتى إذا انكشف أنَّ أحد الطرفين كان نجساً ولو بنجاسة أخرى تفصيلاً بنحو لا يوجب انحلال العلم الإجمالي حقيقة ولا يلتزم به على ما سيأتي في محلّه.

هذا مضافاً إلى عدم تمامية أصله؛ وذلك لأنّ المعارضة ليست كالمنجزية مربوطة برؤية المكلف ونظره في كل آن بل هي حقيقة واقعية قائمة بين الدلالتين أو الاطلاقين الواقعيين للدليل، فكلما كان في دليل اطلاقان واقعيان لطرفي العلم الإجمالي كان بينهما معارضة، وهذا محفوظ في المقام؛ لأنّ المكلف حتى بعد قيام الامارة يعلم بأنّ هذا الطرف قبل قيام الامارة كان مجرىً للأصل الترخيصي وأنّ قيام الامارة ليس بمعنى عدم صحّة جريانه وعدم شمول إطلاق الدليل له، والمفروض اطلاقه أيضاً للفرد الطويل فيقع التعارض بينهما؛ لأنّهما ترخيصان في مورد المخالفة القطعية. فهذا البيان غير تام. وأمّا ما جاء في الهامش فغير تام لا لما ذكره السيد الحائري حفظه الله في هامش تقريراته (ص ٣٨٦) من انّ هذا الأصل الترخيصي في المرحلة الثانية متوقف على الترخيص في المرحلة الأولى فيستحيل أن يكون معارضاً معه.

فإنّ هذا الكلام غير تام:

أوَّلاً ـ لأنَّ الترخيص في المرحلة الثانية لا يتوقف إلَّا على احتمال الترخيص والالزام في المرحلة الأولى لا على ثبوته واقعاً ليكون في طوله.

وثانياً ـ لو سلَّمنا التوقف فهو متوقف على الترخيص في مورد جريانه لا في الطرف الآخر الذي يكون معارضاً معه، فهذا الجواب غير تام.

بل الجواب على هذا الاشكال: أنّ الأصل الطولي في الطرف الذي قامت فيه الامارة لا يدخل بنفسه في المعارضة مع أصالة البراءة في الطرف الآخر، وإنّما يتعبدنا بوقوع المعارضة بين أصالة البراءة في الطرف الآخر والبراءة في مورده؛ لأنّه أصل موضوعي أو طولي، فسقوطه بالمعارضة ليس بمعنى دخوله بنفسه في المعارضة بل بمعنى عدم جريانه؛ لأنّه يثبت مفاداً على تقدير ثبوته يكون معارضاً وساقطاً، أي يكون سقوطه في طول تعارض مؤداه. والمفروض أنّ هذا قد انكشف خلافه وأنّه لم يكن تعارض واقعي إذكانت الأمارة ثابتة ولا موضوع للبراءة من أوّل الأمر بناءً على مسلك الشهيد الصدر شيء.

فالأصل الطولي إلى حين الجريان كان يعبدنا بوجود المعارض للبراءة في الطرف الآخر وعندما قامت الامارة انكشف عدم المعارض وامّا نفسه فلا يمكن أن يدخل طرفاً للمعارضة مع البراءة في الطرف الآخر ؛ لأنّه يثبت المعارضة بينه وبين مؤداه تعبداً فيستحيل أن يدخل في المعارضة معه؛ لأنّه في فرض جريانه يكون قد تعبدنا بأنّ الطرف الآخر له معارض فلا يكون للأصل في الطرف الآخر وجود وجريان لكي يتعارض مع نفس الاستصحاب، والمعارضة فرع جريان الأصل الآخر حين جريان هذا الأصل.

فالحاصل: يستحيل أن يعارض الاستصحاب المذكور مع ما يكون في فرض جريان الاستصحاب ساقطاً حقيقة أو تعبداً، وهذا يعني أنّ الاستصحاب الطولي يجري ويرتب أثر المعارضة بين الطرف الآخر وبين مؤداه تعبداً، فلابد من رفع اليد عن البراءة في الطرف الآخر بهذا الملاك لا بملاك المعارضة مع نفس الاستصحاب الطولي ؛ فإنّه يستحيل أن يكون داخلاً في المعارضة، فإذا انكشف الخلاف ظهر عدم المعارض من أوّل الأمر وأنّ ما تعبدنا به كان خلاف الواقع.

ثمّ إنّ هذا البيان فني وتام على مسلك الشهيد الله فيما إذا علمنا بسبق الامارة وجوداً، وأمّا إذا احتملنا تأخرها فضلاً عما إذا كان مؤدى الامارة نجاسة هذا الطرف من آنِ قيامها لا من أوّل الأمر ففي مثل ذلك يتعارض الأصل الجاري في الطرف الآخر مع الأصل في الفرد القصير إذ لم ينكشف خلاف الأصل الطولي، فلعلّ الامارة لم تكن آنذاك فيكون تعبداً بالمعارضة والسقوط من أوّل الأمر.

وكذلك لا يتمّ هذا البيان لوكان الأصل الطولي حكمياً لا موضوعياً أي تجري البراءة عن الحكم الواقعي المشكوك في مرتبة الشك في الامارة وقيام حكم ظاهري الزامي، فإنّ سقوط الأصل المؤمّن في الطرف الآخر يكون بالمعارضة مع الأصل الحكمي الطولي الجاري حقيقة في هذا الطرف، فتأمل جيداً.

ثمّ إنّ هذا الذي ذكره السيد الشهيد ﷺ هنا مخالف لما يأتي منه في ص ٢٥٣ من الشرط الثالث للانحلال الحكمي فراجع و تأمل. ص ٩٣ قوله: (الاولى: أنَّ هذه الطائفة فرضت ثبوت الهلكة...).

الأولى جعل هذا هو التقريب الأساسي لاشكال المشهور على الاستدلال، فإنّ الأمر بالوقوف عند الشبهة إذا كان مولوياً لا يمكن أن يعلل بالوقوع في الهلكة بمعنى العقاب؛ لأنّه معلول للحكم المولوي وليس علّة له وإنّما يصلح أن يكون علة للأمر الارشادي.

فما يأتي بعد ذلك بعنوان: الثانية في (ص ٩٤) ليس اشكالاً آخر على الاستدلال بل يصلح أن يكون جواباً على تقريب آخر للاستدلال بالحديث كما في الروايات، وذلك بأن يقال: إنّه إذا قيل مقتضى إطلاق الأمر بالوقوف عند الشبهة للشبهة البدوية بعد الفحص وجود منجز فيها أيضاً وليس هو إلّا وجوب الاحتياط الطريقي المولوي، فيقال بأنّ هذا جوابه أنّ الإطلاق المذكور إن كان بنفسه مولوياً فهو أشبه باستعمال اللفظ في معنيين، فإنّ الأمر إمّا أن يكون ارشادياً أو مولوياً، فلا يمكن أن يكون أصله ارشادياً واطلاقه مولوياً، وإن أريد أن يكون الإطلاق كاشفاً عن أمر آخر مولوي بالملازمة في مورد الشبهة البدوية بعد الفحص فهذا إنّما يصح لو كان واقع الأمر بايجاب الاحتياط كافياً لثبوت الأمر الارشادي وليس كذلك وإنّما اللازم وصوله أو تنجزه، فإن فرض وصوله في المرتبة السابقة فلا يمكن أن يكون هذا الأمر كاشفاً عنه وإن فرض عدم وموله فلا يمكن أن يكشف عنه هذا الأمر الارشادي ؛ لأنّ وجوده الواقعي ليس

وإن شئت قلت: إنّه لا إطلاق للأمر الارشادي المذكور إلّا لموارد تـنجز التكليف في المرتبة السابقة لا أكثر؛ لأنّه مقيد لباً وموضوعاً بمقتضى التعليل بالوقوع في الهلكة بالشبهة التي فيها الهلكة والعقاب، وهي الشبهة المنجز فيها التكليف إمّا بالوصول الإجمالي أو كونها قبل الفحص.

وهناك تقريب آخر لتتميم الاستدلال وذلك بأن يقاس التعبير بأنّ الوقوف خير من الاقتحام في الهلكة بما دلّ من الروايات على بعض الأحكام الالزامية بلسان ترتيب العقاب على الفعل أو الترك، حيث يستكشف منها بالملازمة الحرمة أو الوجوب المولويين والوصول قيد وشرط في ترتّب العقوبة فيها أيضاً فلا يمنع عن الدلالة الالتزامية على الخطاب المولوي، فكذلك في المقام.

فالحاصل: المقام كما إذا قال الاقدام في الشبهة وقوع في الهلكة والعقاب أو إذا ارتكب الشبهة دخل النار بمعنى في طول وصول هذا الحكم إليه والذي لا مانع أن يكون بنفس جعل هذا الخطاب نظير قوله: من شرب الخمر دخل النار. وهذا ما استظهره السيد الشهيد اللهي .

وقد أجاب عنه السيد الخوئي ﷺ : بأنّ هذا يصحّ في مثال شرب الخمر ولا يصح في المقام : لأنّ المخبر به ليس هو ترتب العقاب على الاقدام بل جملة (الوقوف خير من الوقوع في الهلكة والذي يعني المفروغية عن الهلكة) وفرض وجودها في المرتبة السابقة لا ارادة الإخبار عنها.

ففرق بين أن تقول: (إذا ارتكبت الشبهة وقعت في الهلكة) أو (الأخذ بالشبهة موجب للهلكة) وبين أن تقول: (قف عند الشبهة)؛ فإنّ الوقوف عندها خير من الاقتحام في الهلكة، فإنّ هذا لسان التعليل الذي يفرض فيه المفر وغية عن ثبوت العلة بقطع النظر عن الحكم المراد بيانه، فيكون ظاهراً في دوران الحكم المبين مدار ثبوت العلة، وأنّه كلما دار الأمر بين الوقوع في الهلكة أو الوقوف عند الشبهة فالثاني أولى ومتعين وليس مسوقاً لبيان ترتب الهلكة تأسيساً في الأخذ بالشبهة ليقاس بمثال ترتب العقاب على شرب الخمر .

وأجاب بعضهم أيضاً بأنّ هذا غير عرفي بأن يكون هناك أمران ارشـادي وآخر مولوي يستفاد بالملازمة من جهة ترتب الهلكة. إلّا أنّه لا وجه له.

ص ٩٤ قوله: (وثالثاً: أنَّه سواء حملت هذه الروايات على القضية الخارجية...).

لا يحتاج إلى أخذ القيد المذكور بنحو القضية الخارجية، بل حتى إذا كانت قيداً بنحو القضية الحقيقية مع ذلك كان إطلاق الخطاب من أجل إطلاق المكنيِّ عنه وهو ايجاب الاحتياط المجعول، وهذا نظير الحكم الواقعي المبيّن بلسان ترتيب العقاب على مخالفته، فإنّ أخذ الوصول في ترتب العقاب لا يستلزم أخذه في ملزومه وهو الحكم المجعول فيكون المقصود جعل ايجاب الاحتياط مطلقاً في الشبهات بلسان ترتيب العقوبة على المخالفة.

هذا إلاّ أنّ في النفس من أصل هذا البيان اشكالاً، فإنّ لسان الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة يناسب الارشاد إلى حكم عقلي كما أفاد المشهور لا ايجاب الاحتياط بلسان ترتب العقاب، فلا يقاس ببيان الأحكام الواقعية الالزامية بذلك. ولعلّ نكتته توقف صدق تفريع العقاب في مورد الحكم الواقعي على ثبوت ذلك الالزام الواقعي وإلاّ كانت القضية كذباً وهذا بخلاف المقام فإنّ صدقها لا يتوقف على ذلك مع وجود حكم عقلي ولو في بعض الشبهات وهي الشبهات المنجزة فلا يتعين ذلك.

هذا مضافاً إلى أنّه يمكن أن يقال بأنّه فرق بين أن يقال: (قف عند الشبهة ؛

فإنّ الوقوف خير من الاقتحام في الهلكة ) وبين أن يقال: (الأخذ بالشبهة موجب لدخول النار أو للهلكة ) ، فإنّ الثاني كالإخبار عن دخول النار بشرب الخمر مثلاً ظاهر في تأسيس الحرمة بلسان ترتب العقوبة ولو في طول الوصول ، بينما الأوّل سياقه مسوق للتعليل والمفر وغيّة عن ثبوت العلة في نفسها بقطع النظر عن هذا الحكم ، فليس الخطاب مسوقاً لتأسيس ترتب الهلكة والعقاب تعبداً ليستكشف منه جعل الحرمة المولوية بل ظاهر في دوران الحكم مدار ثبوت العلة المفروغ عنها أينما كانت كما أشار إليه السيد الخوئي شيًن .

ثمّ إنّ بعض الأعلام أجاب عن الاستدلال بهذه الطائفة بجواب آخر هو أنّ اطلاقها يشمل الشبهات الموضوعية مع وضوح عدم وجوب الاحتياط فيها حتى عند الإخباري، فلابد إمّا من تخصيصها أو حملها على الارشاد، والأوّل يأباه لسان الروايات فيتعين الثاني.

وفيه: أوَّلاً ـ امكان دعوى اختصاص بعضها بالشبهات الحكمية من قبيل ما ورد في ذيله «وتركك حديثاً لم تروه خير من روايتك حديثاً لم تحصه»، وكذا ذيل مقبولة عمر بن حنظلة الظاهر في الاختصاص والنظر إلى الشبهة الحكمية.

وثانياً - إذا فرض أنّ الروايات المذكورة كناية عن جعل ايجاب الاحتياط مطلقاً في كل شبهة بلسان ترتب العقوبة على المخالفة فلا موجب لفرض ابائها عن التخصيص فإنّ ما يأبيٰ عنه إنّما هو الحكم العقلي الارشادي لا ايجاب الاحتياط المولوي كما هو واضح.

ص ١٠١ قوله: (وفيه أوّلاً: قوّة احتمال رجوع الإشارة...). لا يخلو من اشكال لوضوح أنّ النظر لو كان إلى حرمة الإسناد بلا علم لكان الأنسب الإشارة إلى ذلك وأنّه لا ينبغي أن يفتى بلا علم مع أنّه لم يذكر شيء من ذلك لا السائل ولا الإمام، وإنّما فرض مجرد عدم العلم والتوقف، على أنّ الافتاء بلا علم حرام قطعي لا أنّه يجب التوقف للاحتياط فلا محالة يكون المراد بالاحتياط الاحتياط في العمل لا في الفتوى، فالصحيح المناقشة الثانية، ويمكن تقريبها بنحوين:

١ ـ إنّ ذكر «حتى تسألوا وتعلموا» في الذيل يمنع عن الإطلاق لحالة عدم امكان التوصل إلى الحكم الشرعي بعد الفحص.

٢ - أنّ هذا التعبير بنفسه قرينة على أنّ النظر إلى تحصيل العلم ومنجزية
الواقع قبل الفحص فيكون نظير أخبار وجوب التعلّم.

ص ١٠٣ قوله: (إلَّا أنَّ هذا الكلام غير تام...).

بل تام؛ لأنّ في أخبار البراءة ما يختص بالشبهة الحكمية، بل لعل نظر السيد الخوئي الله إلى خصوص ذلك. ومعه لو قيل بانقلاب النسبة أو اختصاص أدلّة البراءة بما بعد الفحص والشبهة البدوية تمّ ما ذكره السيد الخوئي أله ، فهذا الاشكال وكذلك ما ذكر من الوجه بصالح أخبار الاحتياط يتوقف على أن لا يكون في أخبار البراءة ما يختصّ بالشبهة الحكمية مثل حديث الحجب أو كل شيء مطلق أو غيرهما. نعم، هناك اشكال آخر يرد على السيد الخوئي أله سنذكره في وجه تقديم الاستصحاب أيضاً.

ص ١٠٥ قوله: (وثالثاً: ما تقدّم مراراً...).

إذاكان مقصود الميرزا النائيني ﷺ أنَّ كل حجّية تجعل بملاك الكاشفية واحراز

الواقع تكون بنحو جعل الطريقية والعلمية لم يتجه عليه هذا الاشكال؛ لأنَّ أخبار الاحتياط لا تجعل ذلك بهذا الملاك بخلاف دليل الاستصحاب.

ويمكن أن يقال: إنّ تخصيص أدلّـة الاحتياط بالشبهة قبل الفحص والمقرونة بالعلم الإجمالي بحكم طرحها \_ خصوصاً مثل المقبولة التي موردها الفحص ووصول خبرين متعارضين من دون علم اجمالي بالتكليف، وكذلك روايات التثليث \_ صريحة في شمول موارد عدم العلم وكون المحذور في ارتكاب الشبهة لا في ترك الفحص والتعلم، ومعه لا يمكن تقديم الاستصحاب على هذه الأخبار، بل لو تمت كانت النتيجة بالعكس. وهذا الاشكال وارد على تقديم أخبار البراءة على الاحتياط أيضاً.

ثمّ إنّ للسيد الخوئي ﷺ بيانات ثلاثة لتقديم أخبار البراءة على الاحتياط ذكر السيد الشهيد ﷺ اثنين منها، وثالثها حمل الأمر بالاحتياط على الاستحباب والرجحان؛ لمكان الترخيص في أخبار البراءة الصريحة في عدم الالزام كما في سائر موارد حمل الأمر على الاستحباب بدليل الترخيص. نعم، روايات الهلكة كالصريح في التنجيز، فلا يمكن هذا الحمل فيها، إلّا أنّها غير تامة دلالة؛ لكونها ارشاد إلى موارد تنجز التكليف.

والجواب: أنّ هذا الجمع قد لا يصح في الأوامر الطريقية كما في المقام؛ لوضوح أنّها طريق إلى تنجيز الحكم الواقعي، وليس طلباً نفسياً لينقسم إلى الوجوب والندب الشديد والضعيف، نعم يمكن حملها على الارشاد إلى حسن الاحتياط عقلاً، إلّا أنّه خلاف ظهور قوي في الخطاب الشرعي، فليس من قبيل الحمل على الاستحباب. ص ١٠٦ قوله: (فإنّه يقال...).

إنّ ما تقدم منا في هذا الصنف من أخبار الاحتياط لم يكن الاحتياط الطولي الشرعي، بل قلنا إنّ مفاده الارشاد إلى ما يحكم به العقل من لزوم مستند للتحرك والعمل والوظيفة العملية ولو أن يكون المستند البراءة العقلية، وهذا غير الاحتياط الشرعي الطولي، فهي إمّا أن تثبت الاحتياط في الشك في الحكم الواقعي الالزامي – وهو احتياط معارض مع أخبار البراءة – أو تكون ارشاداً إلى الحكم العقلي المذكور المورود لدليل البراءة الشرعية حتى الطولية.

ص ١٠٧ قوله: (ومدرسة المحقق النائيني ﷺ علَّقت...).

ذكر السيد الخوئي رضي أنّ البراءة العقلية موضوعها عدم البيان والبراءة الشرعية موضوعها الشك وعدم العلم، وكل ما يجعل فيه العلمية والطريقية كاستصحاب الحرمة يرفع ذلك بالحكومة أو الورود. ثمّ جعل مراد الشيخ من الأصل الموضوعي ما يرفع موضوع أصالة البراءة.

وهذا المطلب مضافاً إلى أنّه خلاف ظاهر الشرطية التي ذكرها الشيخ؛ فإنّ ظاهرها ارادة تقدم الأصل الموضوعي السببي على الحكمي المسببي بقرينة تطبيقه على أصالة عدم التذكية، غير صحيح؛ فإنّه مضافاً إلى ما في الكتاب يرد عليه أنّ عطف البراءة العقلية على الشرعية غير صحيح؛ لأنّ ارتفاعها بالامارة أو الأصل الالزامي الشرعي وإن كان بالورود ولكنه من الواضح أنّه ليس بملاك جعل العلمية في الامارة أو الأصل الالزامي؛ ولهذا حتى إذا كان الأصل الشرعي الالزامي أمراً بالاحتياط أي غير محرز ولم تجعل فيه الطريقية كان وارداً على قاعدة قبح العقاب؛ لأنّ المراد بالبيان في موضوعها العلم بالحكم الواقعي أو الظاهري، ولوكان غير محرز ولاكاشف فهذا خلط آخر في المقام لم يتعرض له السيد الأستاذ ﷺ .

ثمّ إنّ البحث عن جريان أصالة عدم التذكية وعدمه وهو الأصل الموضوعي السببي الحاكم على أصالة البراءة في باب اللحوم ينبغي ايراده كالتالي:

إنّ الثابت في باب اللحوم حرمتان: حرمة اللحم ذاتاً، وحرمته من جهة كونه غير مذكّى. والحرمة الأولى تثبت حتى في لحم الحيوان القابل للتذكية كالوحوش والأرنب. وعندئذ تارة يكون الشك في الحرمة الأولى بنحو الشبهة الحكمية أو الموضوعية، وأخرى يكون الشك في الحرمة الثانية، أي من جهة الشك في التذكية، وهذا الشك أيضاً ينقسم بلحاظ قبول التذكية إلى حكمية تارة وموضوعية أخرى وإن كان بلحاظ الحرمة الثانية شبهة موضوعية في الحرمة.

والشك في الحرمة الأولى \_ أي كون الحيوان مأكول اللحم ذاتاً \_ خارج عن هذا التنبيه، إلّا أنّه يبحث فيه اجمالاً بأنّه إذا كانت الشبهة حكمية فإن كان عام يدل على حلية لحم كل حيوان أو حلية كل طعام إلّا ما خرج بالدليل رجعنا فيه إلى العام، وإلّا كان المرجع استصحاب عدم جعل الحرمة أو أصالة الحل والبراءة، وفي الشبهة الموضوعية أيضاً يرجع إلى أصالة البراءة ما لم يكن أصل موضوعي حاكم كما إذا شك في بقاء عنوان يوجب حرمة الأكل ولو مع التذكية. وقد يجري في المقام استصحاب الحرمة الثانية حال الحياة في الشبهتين كما في الكتاب.

والجواب: أوّلاً - لا دليل على حرمة أكل الحيوان الحيّ من غير ناحية التذكية. وثانياً - لو سلم فهو من استصحاب القسم الثالث للكلي إلاّ إذا قيل بأنّ حرمة أكل الحي مخصوص بغير الحرام ذاتاً ، وأمّا الحرام ذاتاً فليس فيه في زمن الحياة أو بعد التذكية والموت إلاّ حرمة واحدة وهي الحرمة الذاتية. فيكون من القسم الثاني للكلي.

إلّا أنّ هذا أوّلاً: لا موجب له.

وثانياً: لا يكفي؛ لأنّ حرمة الحيّ بعنوان الحي تكون الحياة حيثية تقييدية فيه فتكون الحرمة الكلية المستصحبة غير ثابتة لذات الحيوان على كل تقدير، فيكون فيه اشكال تبدّل الموضوع.

وثالثاً: إنّ استصحاب الكلي من القسم الثاني لا يجري في الأحكام بل في الموضوعات؛ لأنّه جامع بين الحكم غير القابل للتنجيز والقابل للتنجيز .

وأمّا البحث عن الحرمة بملاك عدم التذكية، فإذا كانت الشبهة حكمية وافترضنا قيام دليل على قبول كل حيوان للتذكية والحلية من ناحيتها إلّا ما خرج رجعنا عند الشك بنحو الشبهة الحكمية إلى هذا العام فيثبت التذكية والحلية.

وما في تقريرات السيد الخوئي ﷺ من عدم جواز الرجوع إلى العام في بعض أنحاء الشبهة الحكمية؛ لكون التذكية ليست أمراً عرفياً غير صحيح، فإنّ الرجوع إلى العام لا يتوقف على ذلك؛ إذ ليس التمسك بمفهوم التذكية الشرعي بل بما دلّ على حلية أكل المذبوح بالشروط المذكورة أو عنوان ما ذكّاه الذابح بمفهومه العرفي.

وأغرب منه اجرائه لاستصحاب عدم التذكية مع أنّه على التركيب لا معنى له ، إذ لا شك إلّا في المفهوم على ما سيأتي . وأمّا إذا لم يكن عموم كذلك فقد يقال بالرجوع عندئذٍ إلى استصحاب عدم التذكية حيث يشك في تحققها بفري الأوداج.

إلاً أنَّ التحقيق يقتضي تنقيح أمرين:

١ ـ إنّ التذكية هل هي اسم للأفعال المركبة ، أو لعنوان بسيط عرفي منتزع ، أو مسبب منها ، أو لعنوان شرعي متر تب عليها ؟

٢ - بناءً على كونها عنواناً بسيطاً فهل يكون عدمها المأخوذ في موضوع
الحرمة مضافاً إلى ذات الحيوان أو إلى الحيوان المذبوح بما هو زاهق الروح؟
- أي بنحو الطولية - تارة بنحو العدم المحمولي، وأخرى بنحو العدم النعتي.

فإن قيل في الأمر الأوّل بأنّها اسم لنفس الأعمال والشروط المركبة فلا موضوع لاستصحاب عدم التذكية؛ إذ لا شك في شيء من تلك الأفعال والمركب بل بعضها مقطوع التحقق وبعضها مقطوع العدم، وإنّما الشك في موضوعيّتها للتذكية وللحلية. نعم مفهوم اللفظ بما هو مفهوم اللفظ يشك في تحققه، لكنه ليس موضوعاً للحكم وإنّما الموضوع واقع المفهوم لا حيثية المفهومية للفظ.

وبهذا يعرف عدم جريان الاستصحاب حتى في الشبهة المفهومية ، فالمرجع أصالة الحلَّ والبراءة ، أو استصحاب عدم الحرمة ؛ لأنَّه من الشك في مقدار الحرمة المجعولة بحسب الحقيقة .

وإن قيل بأنّ التذكية عنوان بسيط وحداني منتزع أو مترتب على الأفعال جرى استصحاب عدمها على كل حال؛ لنفيه واثبات موضوع الحرمة، غاية الأمر لابد من ملاحظة المطلب الثاني حينئذٍ، فإن كان عدم التذكية مضافاً إلى الحيوان بنحو العدم النعتي أو المحمولي أو إلى المذبوح بنحو العدم المحمولي جرى الاستصحاب، وكان من العدم الذي له حالة سابقة فعلية على الأوّل، ومن العدم الأزلي على الثاني وإن كان عدم التذكية مضافاً إلى المذبوح بنحو العدم النعتي \_ أي موضوع الحرمة المذبوح المتصف بكونه غير مذكى \_ فهذا لا حالة سابقة له، ولا يمكن اثباته بالعدم المحمولي \_ أي عدم كون الذبح مذكّى \_ إلّا بنحو الأصل المثبت.

وحيث إنّ الحلية ثبتت بعنوان (إلّا ما ذكّى) بنحو الاستثناء والتخصيص فيكون المستظهر هو العدم المحمولي الذي هـو نـقيض المـوضوع الخـارج بالتخصيص والاستثناء لا العدم النعتي بنحو القضية المعدولة.

ولا فرق في ذلك بين أنحاء الشبهة الحكمية المذكورة في الدراسات وفي الكتاب، أي سواء كان الشك في القابلية للتذكية، أو في مانعية شيء عارض كالجلل، أو في شرطية شرط كالتسمية، أو الاستقبال مطلقاً، أو في حال النسيان.

وما عن السيد الخوئي ﷺ من جريان أصالة عدم المانع عند الشك في مانعية العارض كالجلل لا نفهم له معنىً؛ إذ لا يوجد لدينا أصل بهذا العنوان، واستصحاب عدم المانعية لا أثر له؛ إذ ليست حكماً شرعياً ولا موضوعاً للتذكية ولا هي المنجزة، فإنّ المنجز هو الحرمة كما هو واضح.

نعم، لو قيل بجريان الاستصحاب التعليقي أمكن اجرائه إمّا في الحلية ابتداءً بأن يقال: لو كان يذبح بالشروط قبل الجلل كان حلالاً، أو في التذكية بناءً على كونها حكماً وضعياً شرعياً، فيقال لو كان يذبح قبل الجلل كان مذكى فالآن كذلك، إلّا أنّ الصحيح عدم جريان الاستصحاب التعليقي. وأمّا الشبهة الموضوعية للتذكية ففيها الأقسام الثلاثة المتقدمة وهي: ١ ـ احتمال طروّ المانع كالجلل. ٢ ـ احتمال كون الحيوان من الصنف الذي لا يقبل التذكية كما لو شك في كونه غنماً أو كلباً.

٣ \_ احتمال عدم تحقق بعض أفعال التذكية كالتسمية أو الاستقبال.

أمًا الأوّل: فيجري فيه استصحاب عدم تحقق الجلل المانع؛ لأنّه حادث مشكوك مسبوق بالعدم ويثبت موضوع الحلية؛ إلّا إذا قيل بأنّ التذكية عنوان بسيط منتزع أو مترتب تكويناً على تلك الأفعال مع عدم الجلل ـ كعنوان النقاء والطيب التكويني مثلاً ـ لأنّ استصحاب عدم الجلل لا يثبت هذا العنوان التكويني إلّا بنحو الأصل المثبت، ولا حالة سابقة لذلك العنوان قبل الذبح بحسب الفرض؛ لتقومه بمجموع الأفعال والشروط، فما عن السيد الخوئي من عدم الاشكال في هذا الشق على جميع التقادير في اثبات عنوان التذكية غير صحيح، بل لابد وأن يرجع على هذا التقدير إلى استصحاب عدم التركية. فتثبت

وأمًا الثاني : فإن فرضت التذكية فيه أمراً بسيطاً مترتباً شرعاً على الأفعال مع تلك الخصوصية المشكوكة فإن كانت الخصوصية وجودية كالغنميّة مثلاً جرى استصحاب عدم التذكية بنحو العدم الأزلي والنعتي على المبنيين المتقدمين لذلك، كما يجري استصحاب عدم الغنمية الأزلي بناءً على جريانه حتى في مثل هذه العناوين الذاتية، أو إذا فرضت الخصوصية غير ذاتية كالأهلية. وبه يثبت عدم التذكية الموضوع للحرمة، وإن كانت الخصوصية عدمية كعدم الوحشية جرى استصحاب عدم الوحشية الأزلي فتثبت التذكية فلا يجري استصحاب عدمها؛ لكونه أصلاً موضوعياً بالنسبة إلى استصحاب عدم التذكية.

وإذا كانت التذكية عنواناً بسيطاً ولكن تكوينياً لا شرعياً جرى استصحاب عدم التذكية بنحو العدم النعتي أو الأزلي ولا أثر لاستصحاب عدم الخصوصية المشكوكة كما هو واضح. وإذا كانت التذكية عنواناً مركباً \_ أي اسماً لنفس الأفعال مع الخصوصية المشكوكة \_ أي موضوع الحلية مركب منها، فإذا كانت الخصوصية المأخوذة في الحلية عدمية كعدم الوحشية كما إذا كان عام فوقاني يدل على قبول كل حيوان للتذكية ولحلية الأكل بذبحه إلاّ ما خرج كالحيوان الوحشي جرى استصحاب عدمها لاثبات التذكية والحلية بنحو العدم الأزلي، فتثبت الحلية، ولو قيل بعدم جريان الأصل في الاعدام الأزلية جرت البراءة وأصالة الحلّ.

وإن لم يثبت ذلك ولكن كانت الحرمة والمانعية \_ أي عدم التذكية ثابتة على عناوين ثبوتية كالثعلب والوحش والكلب \_ فأيضاً جرى استصحاب عدمها لنفي موضوع الحرمة وهو كافٍ. ولا يجب اثبات موضوع الحلية، ولا يجري بحسب الفرض أصالة عدم التذكية، وإن كان موضوع الحلية وعدم المانعية وجودياً وموضوع الحرمة والمانعية عدمياً كما إذا قام الدليل على حلية وتذكية الحيوان الأهلي فقط جرى استصحاب عدمه وثبتت الحرمة.

وبهذا يظهر الاشكال في التعبير في الكتاب حيث جعل فيه الحكم بالحلية والتذكية مبنياً على ثبوت عموم يدل على قبول كل حيوان للتذكية إلّا ما خرج، فيحرز عدم عنوان الخارج بنحو العدم الأزلي مع أنّه يكفي لنفي الحرمة نفي موضوعها إذا كان وجودياً ولو لم يكن عام فوقاني مثبت لتذكية كل حيوان إلّا ما خرج. كما أنّه بناء على عدم القول بالاستصحاب في الاعدام الأزلية أيضاً المرجع أصالة الحل والبراءة. وظاهر الكتاب خلافه.

ثمّ إنّ ما جاء في الكتاب من التفصيل بين الجزئية والقيدية في التذكية وأنّه على التقدير الثاني يجري في الشق الثاني \_ أي أخذ العنوان الوجودي كالأهلية في التذكية \_ استصحاب عدم المقيد بما هو مقيد (ص ١١٢) أي عدم التذكية فهذا خلف فرض التركيب؛ فإنّ المقيّد بما هو مقيّد عنوان بسيط. على أنّه خلاف ما يأتي في محلّه من رجوع التقيدات إلى التركيب.

وأمًا الثالث: فالجاري فيه استصحاب عدم الفعل المشكوك تحققه كالاستقبال فيترتب عليه عدم التذكية إذا كان عنواناً بسيطاً شرعياً مترتباً على مجموع تلك الأفعال أو كان مركباً، فإنّه يكون هذا المركب موضوعاً بحسب الحقيقة للحلية ونقيضه وهو انتفاء أحدهما موضوع للحرمة وإن كان التذكية عنواناً بسيطاً تكوينياً جرى ابتداءً استصحاب عدم التذكية بنحو العدم الأزلي أو النعتي حسب المبنى المبيّن سابقاً في اضافة عدم التذكية إلى اللحم.

فعلى جميع التقادير يجري الاستصحاب لاثبات موضوع الحرمة في هـذا الشق.

## الخلاصة :

الشك إمّا في المانع المسبوق بالعدم كالجلل وإمّا في القابلية وإمّا في فعل من أفعال التذكية كالاستقبال، وكل من هذه الأقسام الثلاثة قد تكون الشبهة فيه حكمية وقد تكون موضوعية. والبحث عن جريان أصالة عدم التذكية فيها مبني على ملاحظة المطلب الأوّل وهو كون التذكية عبارة عن نفس الأفعال بشروطها أو عبارة عن عنوان وحداني بسيط منتزع عنها تكويناً أو مترتب عليها شرعاً.

كما أنّ هناك بحثاً آخر في كون استصحاب عدم التذكية على تقدير الجريان هل يكون من استصحاب العدم الأزلي ومبتنياً عليه أو لا؟

وهذا ما لم يتفطن له السيد الخوئي تلمَّنُ . كما أنَّه يرد عليه للمَّ في الأقسام الثلاثة للشبهة الموضوعية في القسم الأوّل : انَّ اثبات التذكية باستصحاب عدم الجلل لا يصحّ إذا كان أمراً بسيطاً منتزعاً عن الأفعال مع عدم الجلل كعنوان النقاء والطيب العرفي إلَّا على القول بالأصل المثبت بل يجري استصحاب عدم التذكية أي ذاك العنوان البسيط فتثبت الحرمة.

وفي القسم الثاني: أنّه بناءً على التركيب يجري استصحاب عدم الخصوصية الوجودية المأخوذة في التذكية إن لم يكن عام فوقاني كالأهلية مثلاً \_ إذا كان الدليل في الشبهة الحكمية يثبت حلية كل حيوان أهلي وقابليته للتذكية فشككنا في كون الحيوان وحشياً أو أهلياً \_فيجري استصحاب عدم الأهلية فتثبت عدم التذكية والحرمة حتى على التركيب ولا يرجع إلى أصالة الحلّ. كما لا وجه لما قاله من أنّ التذكية مقطوعة.

ويرد في القسم الأوّل من الشبهة الحكمية الذي ذكره ﷺ في ذيل القسم الثاني في الدراسات من أصالة عدم تحقق المانع، بأنّ هذا الأصل لا أساس له إلّا الاستصحاب التعليقي وهو ممنوع، بل يجري استصحاب عدم التذكية على البساطة ويرجع إلى أصالة الحلّ أو استصحاب عدم جعل الحرمة على التركيب.

ويرد على القسم الثالث:

أوَّلاً \_ عدم جريان أصالة عدم التذكية بناءً على التركيب لعدم الشك إلَّا في تحقق الاسم بما هو اسم لا في تحقق المفهوم.

وثانياً \_ منع ما ذكره من عدم امكان الرجوع إلى الإطلاق.

ص ١١٧ قوله: (أمَّا المقام الأوّل فالمشهور حسن الاحتياط عـقلاً واستحبابه شرعاً...).

الأمر المولوي بالاحتياط شرعاً يتصور بأحد أنحاء ثلاثة:

١ - الأمر الشرعي المولوي بالاحتياط بملاك مصلحة نفسية كالتعود
والتمرين على الامتثال، وهذا خطاب شرعي لم يستشكل الميرزا النائيني شراعي في
امكانه، وقد يستفاد من لسان بعض أوامر الاحتياط.

٢ - الأمر الشرعي المولوي الطريقي كما هو في سائر الأحكام الظاهرية الكاشفة عن اهتمام المولى بملاكاته اللزومية وأرجحيتها من الملاكات الترخيصية ودرجة الأهمية قد تكون لزومية فيكون الأمر وجوبياً، وقد تكون أقل فيكون استحبابياً.

وهذا لا يمكن استكشافه بقانون الملازمة بين حكم العقل والشرع بل لابد فيه من خطاب شرعي؛ لأنّ العقل لا علم له بما هو الأهم من ملاكات المولى في موارد التزاحم الحفظي والاشتباه، والمدّعى استفادة ذلك من أوامر الاحتياط بعد عدم دلالتها على وجوب الاحتياط الذي هو مدّعى الإخباري.

وهذا لا يرد عليه لا اشكال اللغوية لما في الكتاب ولا اشكال الميرزا النائيني

لأنَّه ليس مستكشفاً بقانون الملازمة ولا مرتبطاً بملاك حكم العـقل بـحسن الانقيادوالاحتياط؛ولهذا يكون متعلقه \_ وهو الاحتياط \_ مبايناً مفهوماً وأوسع صدقاً من موضوع حكم العقل بحسن الانقياد في موارد احتمال التكليف.

٣- الأمر الشرعي المولوي بملاك الحسن العقلي نظير الأمر الشرعي بالعدل بملاك حسنه العقلي. وهذا أمر مولوي نفسي \_ على تقدير ثبوته \_ وليس طريقيا فهو كالأوامر النفسية الأخرى، غاية الأمر ملاكه الحسن لا المصلحة، والحسن قائم في عنوان الانقياد والاحتياط سواء صادف الملاك الواقعي أم لا. وهذا هو الذي يمكن أن يدّعى ثبوته واستكشافه بقانون الملازمة، وهو الذي يمكن أن يورد عليه الميرزا النائيني شي باستحالته في الأحكام العقلية الطولية والتي هي ملائم ملسلة معلولات الأحكام.

وهذا الاشكال غير تام في المقام أيضاً؛ لأنّ وجه الاستحالة إن كان التسلسل فهذا لا يلزم في المقام كما هو واضح، وإن كان هو اللغوية كما يقال في الأمر بالاطاعة وأن من لا يتحرك من الحكم الشرعي الأوّل لا يتحرك من الثاني أيضاً وأنّ المحرّك على كل حال هو حكم العقل بلزوم طاعة أوامر المولى، فإذا لم يكن حكمه بالنسبة إلى التكليف الأوّل محركاً فلا يكون محركاً بالنسبة إلى الثاني أيضاً، فهذا البيان لو تمّ في اطاعة الأوامر والتكاليف الواصلة فهو لا يتم هنا؛ لوضوح أنّ الخطاب والأمر الشرعي اليقيني ولو كان استحبابياً قد يوجب انقياد العبد وتحرّكه بخلاف الحسن العقلي المجرد عن الخطاب والارادة الشرعية، فإن العبد يتحرك من ارادة المولى وطلبه الحقيقي المولوي الجزمي بخلاف الحسن العبد يتحرك من ارادة المولى وطلبه الحقيقي المولوي الجزمي ولا لا يومية في البين أصلاً. وهكذا يتضح أنّه سواء كان مدرك القول باستحباب الاحتياط في الشبهات البدوية الأخبار الآمرة بالاحتياط \_بناءً على امكان استفادة ذلك من ألسنتها ولو بقرينة أخبار البراءة \_ أو قانون الملازمة بين ما حكم به العقل حكم به الشرع لايرد عليه اشكال الميرزا النائيني ﷺ.

وبهذا يظهر التشويش في كلمات الأصحاب في المقام فراجع وتدبّر .

ص ١١٨ قوله: (وهكذا يظهر عدم محذور في استفادة استحباب الاحتياط...).

إلا أنّ الانصاف أنّ استفادته اثباتاً من تلك الروايات محل تأمل؛ لأنّها جميعاً أجنبية عن ذلك، وما يكون فيها صالحاً للاستحباب الطريقي كقوله: «أخوك دينك فاحتط لدينك بما شئت» حيث إنّه أمر ظاهر في الطلب المولوي أيضاً تقدم عدم دلالته عليه وقوة احتمال نظره إلى لزوم حفظ الدين ومراعاته والاهتمام به.

ص ١٢٠ قوله: (إلَّا أنَّ الصحيح امكان اختيار الشق الأوَّل...).

المقصود أنّ دليل الأمر بالاحتياط يحمل أيضاً على الاحتياط بلحاظ ما هو المأمور به لا على تفريغ الذمة واسقاط التكليف المحتمل المتوقف على قصد القربة، وإنّما يستفاد لزوم قصد القربة بحكم العقل.

وهذا الكلام غير تام، إذ يرد عليه:

أوَّلاً - ما في الهامش وهو اشكال اثباتي ، وحاصله : أنَّ الاحتياط ليس بهذا المعنى ، فإذا ورد في دليل مطلق لم يشمل المقام لا أنَّه يشمله ويحمل على معنى آخر بدلالة الاقتضاء ، ولا يقاس بالأمر بالفعل بعنوانه الأولي والاتيان به بقصد الأمر بحكم العقل، فإنّ تعلّق الأمر بالعنوان المذكور مفروغ عـنه هـنا وهـو لا يتوقف على شيء.

وثانياً - عدم شمول إطلاق الأمر بالاحتياط للعبادات المشكوكة على تقدير اشتراط قصد الأمر الجزمي في العبادة حتى لو قيل بامكان أخذ قصد الأمر في متعلق الأمر؛ وذلك لأنّه يوجد هنا محذور آخر غير لزوم الدور بلحاظ الجعل أو بلحاظ فعلية الحكم من ناحية القدرة، الذي هو محذور عام في الأوامر التعبدية.

وحاصل هذا المحذور الآخر هو استحالة انطباق عنوان الاحتياط على الفعل بحسب نظر المكلّف؛ لأنّه متوقف على الاتيان به بقصد أمر متعلق به ويدعو إليه وتعلق أمر به كذلك فرع انطباق عنوان الاحتياط عليه بنحو مفاد كان الناقصة، فإذا توقف انطباق هذا العنوان عليه على الاتيان به بداعي الأمر الجزمي صار دوراً في مرحلة الموضوع واتصاف الفعل بأنّه احتياط حتى إذا فرضنا عدم اشتراط القدرة في التكليف، فلا يرجع هذا إلى اشكال الميرزا النائيني في

وإن شئت قلت: فعل الاحتياط يمكن الاتيان به بقصد الأمر الجزمي المتعلق به كما في كل أمر تعبدي متعلق بفعل إلاّ أنّ الكلام في أنّ هذا العنوان ليس عنواناً أولياً بل ثانوي فكيف ينطبق على الاتيان بالفعل العبادي المشكوك لكي يمكن قصد هذا الأمر الجزمي المتعلق بعنوان الاحتياط، فما لم ينطبق هذا العنوان الثانوي لا يمكن الاتيان بالفعل حكالصلاة مثلاً بداعي الأمر بالاحتياط وانطباقه عليه فرع وجود أمر يدعو إلى ذلك الفعل في المرتبة السابقة، فيستحيل أن يكون ذلك نفس الأمر المتعلق بالاحتياط، فالدور هنا في انطباق العنوان المأمور به على الفعل لا من ناحية القدرة ليصح الجواب المذكور في محله. وبعبارة ثالثة: أنّ قصد الأمر وإن كان عنواناً ثانوياً أيضاً إلّا أنّه كان يؤخذ كجزء أو قيد للمتعلق مع كون ذات الفعل أيضاً متعلقاً للأمر ولو ضمناً، بينما في المقام لا يكون ذات الفعل متعلقاً للأمر الجزمي حتى ضمناً وإنّما متعلقه عنوان الاحتياط، فكيف ينطبق عنوان الاحتياط المأمور به على الفعل الأولي بنحو مفاد كان الناقصة لكي يمكن الاتيان به بداعي هذا الأمر الجزمي، فتعلق الأمر به فرع كونه احتياطاً بنحو مفاد كان الناقصة، وكونه احتياطاً فرع تعلّق الأمر به، وهذا دور في أصل التعلق في عالم الجعل.

وبعبارة رابعة: لولا الأمر الاستحبابي بالاحتياط كان الأمر العبادي المحتمل ساقطاً جزماً في مورد الشك وعدم العلم بناءً على اشتراط قصد الأمر الجزمي في العبادة فلا موضوع للاحتياط، وخطابات الأمر بالاحتياط لا تحقق موضوع نفسها بل في طول فعلية موضوعها \_من غير ناحية القدرة \_ تكون فعلية. وفي المقام احتمال التكليف من قيود موضوع الأمر بالاحتياط وإن كان سبب ارتفاعه عدم القدرة على الأمر العبادي الأوّل.

ودعوى إطلاق الأمر من ناحية قيد القدرة الحاصلة في طول الأمر لا يجدي في دفع هذا الاشكال.

ص ١٢٢ قوله: (والثاني خلاف ظاهر حال الخطاب الصادر من المولى ... )

ليس الظهور الحالي في المولوية في الخطابات الشرعية تقتضي أكثر من هذا المقدار ، وهو التفضل على العباد بتنجيز نفس الثواب البالغ إليه وضمانه له ، فإنّ هذا ليس ثابتاً عقلاً.

**والحاصل**: لا يقتضي الظهور الحالي المذكور أن يكون المولى في مقام جعل

أمر واستحباب بالخصوص، خصوصاً وأنّ النظر في هذه الروايات إلى تنجيز الثواب لا الاستحباب والطلب، بل ولا الترغيب في الفعل بأكثر مما يقتضيه تنجيز الثواب البالغ وضمانه للمكلّف الذي التمس ذلك الثواب تفضلاً عليه.

وهذا يمكن جعله احتمالاً سادساً هو الظاهر من هذه الأحاديث وهو الارشاد إلى الحكم العقلي العملي مع التفضّل المولوي على العباد بتنجيز وضمان نفس المقدار من الثواب البالغ له.

وهذا المعنى مضافاً إلى أنّه المقدار المتيقن من منطوق هذه الروايات بحيث استفادة الأكثر من ذلك بحاجة إلى دلالة وعناية، ولا دالّ عليها لا لفظي ولا حالي، هو المناسب مع الاعتبارات التشريعية لاستبعاد ارادة جعل استحباب نفسي أو طريقي بهذا العرض العريض في مورد كل خبر ضعيف وكل ابلاغ مهما كان واهياً على استحباب الأفعال وبنحو القضية الحقيقية كما هو ظاهر بعضها مثل رواية محمّد بن مردان عن أبي جعفر للله «من بلغه من الله ثواب على عمل فعمل ذلك العمل التماس ذلك الثواب أوتيه وإن لم يكن الحديث كما بلغه» (١).

ص ١٢٥ قوله: (وثانياً: أنَّ ترتب الثواب إن كان من باب التفضَّل...)

فرق هذا الاشكال عن الاشكال السابق الذي ذكر في قبال التمسك باطلاق الخطاب لغير صورة الانقياد لاثبات الاستحباب والأمر المولوي، أنّ المقصود في ذلك الاشكال أنّه لا إطلاق لغير صورة الانقياد؛ لأنّ قيد الطاعة وقصد الأمر الجزمي أو الاحتمالي انقياداً مأخوذ لا محالة في ترتب الثواب، فإذاكان لابد من

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١: ٨٢، ب ١٨ من مقدّمات العبادات.

أصل هذا التقييد فلا معيّن لكون القيد مطلق قصد القربة والأمر، لا خصوص قصد الانقياد وبلوغ ذاك الثواب، بل لعلّ المتفاهم والأقرب مع لسان الروايات كون القيد المقدر هو قصد الانقياد بالخصوص.

والمقصود من الاشكال الثاني منع أصل الدلالة على الاستحباب بالملازمة حتى إذا فرضنا أنّ المقدر قصد مطلق القربة لا خصوص الانقياد للأمر البالغ بالخبر الضعيف؛ لأنّ نكتة استفادة الاستحباب من أدلّة ترتيب الثواب على المستحبات بالملازمة هو عدم صدق ترتب الثواب عليها \_ولو مع أخذ قيد قصد القربة مفروغاً عنه وبنحو الشرط المقدر لترتب الثواب \_ إلّا إذا كان قد تعلّق بها أمر، وحيث إنّه لم يؤخذ في موضوع ترتب الثواب في الخطاب إلّا ذات الفعل فيستكشف تعلّق ذاك الأمر أيضاً بذات الفعل؛ إذ لا منشأ له غير ذلك وإن كان فعلية ترتب الثواب عليه مشروطاً بقصد الأمر والقربة، فيستفاد الاستحباب الثواب البالغ لا يتوقف على وجود أمر آخر؛ لأنّه قد فرض في موضوعه بلوغ أمر ولو بخبر ضعيف، وهو يكفي للانقياد ففرق بين ترتيب الثواب على فعل لم يفرض تعلق أمر به أصلاً وبين ترتيبه في مورد بلوغ ثواب أمر على عمل، فاتوقف في الصدق والملازمة العقلية تام في الأوّل دون الثاني، فلا وجـه لاستكشاف تعلّق الأمر والاستحباب بذات الفعل، في ترتيب الثواب على فعل لم ما دون استكشاف تعلّق والملازمة العقلية تام في الأوّل دون الثاني، فيلا وجـه لاستكشاف تعلّق الأمر والاستحباب بذات الفعل، في أوّل دون الثاني معل ما مواتوقف في الصدق والملازمة العقلية تام في الأوّل دون الثاني، فلا وجـه لاستكشاف تعلّق الأمر والاستحباب بذات الفعل، فإنّ هذا يمكن أن يصدق من دون استكشاف أمر في البين كما هو واضح.

ويمكن الجواب على الاشكال الأوّل بأنّ القيد المذكور وإن كان مفروغاً عنه ومقدراً لفعلية ترتب الثواب، إلّا أنّ ما يقتضيه التقدير المذكور ليس بأكثر من أخذ أصل قصد قربي أو الهي في ترتب الثواب، لا خصوص قصد الانقياد للأمر والثواب البالغ، والنسبة بين القيدين عرفاً نسبة الأقل إلى الأكثر في مقام التقييد، فينفى التقييد الزائد وهو اشتراط القربة الخاصة بالاطلاق ومقدمات الحكمة.

كما أنّه يمكن الجواب على الاشكال الثاني بأنّ إطلاق فعلية الثواب المترتب على العمل البالغ عليه الثواب لغير صورة قصد الانقياد يتوقف على تعلّق الأمر بذات هذا العنوان الثانوي فيدل بالملازمة على الاستحباب.

**وإن شئت قلت :** إذا كان الثواب مرتباً على ذات فعل سواء بعنوان أولي أو ثانوي استفيد منه تعلّق الأمر أيضاً بذات ذلك العنوان ، وإن كان فعلية الثواب عليه مشروطاً بقصد القربة أو الأمر .

اللهم إلّا أن يقال بعدم الإطلاق المذكور في المقام، بخلاف أدلّـة سـائر المستحبات التوصلية المفادة بلسان ترتيب الثواب.

وبعبارة أخرى: أنّ هذه الدلالة الالتزامية العقلية من سنخ دلالة الاقتضاء التي لا يجري فيها الإطلاق؛ لأنّه يكفي في دلالة الاقتضاء ثبوت أصل اللازم واندفاع اللغوية به، وليس المتكلم في مقام البيان من تلك الناحية ليتم الإطلاق فيها، وأمّا استفادة ذات العمل في سائر المقامات فباعتبار أنّ ذكر الثواب كناية عن الأمر والمطلوبية فيها، وحيث إنها مرتبة على ذات الفعل فيكون كناية عن استحباب ذات الفعل أيضاً.

فالحاصل: ترتيب الثواب وحمله على ذات الفعل يخلع على الخطاب ظهوراً في انّه متعلق الأمر أيضاً، وهذا بخلاف ترتيب الثواب على بلوغ أمر أو ثواب في المرتبة السابقة، فإنّه لا تتم فيه لا الكنائية ولا الظهور المذكور، فيكون مناسباً مع الارشاد إلى ثواب الانقياد، غاية الأمر قد ضمنته هذه الروايات تفضلاً للعباد، وسياًتي أيضاً مزيد توضيح لعدم صحة التمسك بهذا الإطلاق في الجهة الثالثة المعقودة لحيثية اُخرى من البحث.

ثمّ إنّ ما ذكر في هامش الكتاب في هذا المقام من النكتتين الاستظهاريتين غير تام، فإنّ عنوان البلوغ لا اشكال في أخذه ولحاظه في موضوع ترتيب الثواب في هذه الروايات، سواء كان الثواب عليه من باب الانقياد والخطاب ارشاد إلى حكم العقل بالنسبة لأصل حسن الانقياد والثواب عليه أو كان من جهة تعلّق أمر واستحباب شرعي به.

كما أنّ تغاير مقدار الثواب في مورد كل ثواب بالغ حسب ما يبلغ لا ينافي استكشاف الاستحباب النفسي للعنوان الثانوي المذكور بوجه أصلاً.

نعم، ما ذكرناه سابقاً من استبعاد جعل استحباب نفسي بهذا العرض العريض أمر صحيح، فيدور الأمر بين المعنى السادس الذي ذكرناه وأشير إليه في ذيل الهامش أيضاً وبين الأمر الطريقي الاستحبابي، ولكن المتعيّن هو الاحتمال السادس الذي ذكرناه؛ لعدم شاهد على الأمر الطريقي أيضاً \_ كما أشرنا سابقاً \_ بل لا يناسبه لسان الروايات أيضاً، فإنّ ارادة الأمر الطريقي أيضاً يناسب التعبير عنه برجاء واحتمال الاصابة، أو حفظ الواقع المحتمل، أو الاحتياط ونحو ذلك كما في ألسنة روايات الاحتياط، لا التصريح بالعكس والنظر إلى فرض كذب الخبر وعدم مطابقته للواقع، فلا تناسب تعبيرات هذه الروايات لا مع الحكم الطريقي بمعنى جعل الحجّية للخبر الضعيف، ولا مع الحكم الطريقي بمعنى الأمر الظاهري الاستحبابي بحفظ المستحبّات البالغة عن النبي تشيّيًا ، وإنّما تناسب الاحتمال الذي ذكرناه، والله الهادي للصواب. ص ١٢٧ قوله: (منها: تحقق التعارض...).

هذا مبني على أن لا نستظهر انصراف أخبار من بلغ إلى الموارد التي لا يعلم ولو تعبداً وبالحجة بكذب الخبر الضعيف، ولو قلنا بعدم الانصراف فلا مانع من أن يلتزم هنا أيضاً بالاستحباب النفسي للفعل الذي أبلغه الخبر الضعيف، حيث يحتمل صحته وجداناً، فيكون مفاد أخبار من بلغ في خصوص المستحبات ترجيح الخبر المثبت للاستحباب حتى إذا كان ضعيفاً، فالنتيجة واحدة على القولين إلا من حيث إنّ الاستحباب يثبت بناءً على الحجّية بالعنوان الأولي، وبناءً على الاستحباب النفسي بالعنوان الثانوي.

ص ١٢٧ قوله: (ومنها: لو فرض ورود خبرين ضعيفين...).

بل على مسلك غير المحقّق النائيني ترضي أيضاً تظهر الثمرة؛ لأنّه لا يمكن الالتزام باستحباب العنوانين الأوليين، لا من أجل التعارض ليقال بعدم استفادة أكثر من المدلول المطابقي، بل للعلم بعدم أحد الاستحبابين بالعنوانين الأوليين، وأخبار من بلغ لا تثبت استحباباً بعنوان واقعي يعلم بكذبه ولو اجمالاً، أي لا يثبت أنّ المكلّف لو فعلهما معاً امتثل مستحبين واقعيين، بل مستحب واقعي واحد، وهذا بخلافه على القول بالاستحباب النفسي للعنوان الثانوي.

نعم، لو قلنا بأنَّ أخبار من بلغ لا إطلاق لها لموارد العلم ولو اجمالاً بكذب الخبر الضعيف فلا يثبت بهذه الأخبار على كلا القولين في المقام إلَّا مستحب واحد بالعنوان الأولي أو الثانوي لأحدهما اجمالاً لا تفصيلاً، فلا تتم هذه الثمرة أيضاً. ص ۱۲۷ قوله: (ومنها: لو ورد دلیل علی عدم استحباب عمل یضر بالنفس...).

إذا لم يكن هذا الدليل دالاً على نفي الاستحباب في العمل المضرّ بأي عنوان ، وإنّما ينفي استحبابه بالعنوان الأولي فقط من جهة الضرر ، فهذا لا يعارض أخبار من بلغ حتى على القول بالاستحباب النفسي ؛ لأنّه ثابت بالعنوان الثانوي غير المنظور إليه في الدليل النافي ، وإن كان نافياً للاستحباب بكل عنوان آخر لكونه ضررياً فترتب الثمرة المذكورة مبنية على القول باستفادة جميع آثار الحجّية من هذه الروايات للخبر الضعيف لا خصوص اثبات الاستحباب بالعنوان الأولي ، وإلّا كان معارضاً معه ونافياً للاستحباب بالعنوان الأولي أيضاً ، فلا تثبت هذه الثمرة أيضاً.

ص ۱۲۸ قوله: (ومنها ـ لو دل خبر ضعيف على وجوب عمل...).

لا يقال: كيف يثبت الإطلاق في أخبار من بلغ للخبر الدال على الوجوب على القول بالاستحباب النفسي دون القول بالحجية؟

فإنّه يقال: إنّ مناسبات الحكم والموضوع تقتضي ذلك؛ إذ بناءً على الأوّل يستفاد ولو بالفحوى أنّ الميزان هو اطاعة النبي تَلَائِكُ والتحرك من مجرد بلوغ الثواب والرجحان على فعل، وهذا لا يفرق فيه بين الثواب على الواجب أو المستحب بخلافه على القول بجعل الحجّية، كما أنّه على القول بالأمر الطريقي بالاحتياط استحباباً أيضاً تثبت الفحوى المذكورة.

هذا ولكن على القول الآخر \_ جعل الحجّية \_ أيضاً يمكن استفادة الرجحان والمطلوبية فقط من ترتيب الثواب البالغ؛ لأنّ الحجّية تثبتها هذه الروايات للخبر الضعيف بمقدار اثبات أصل الثواب وترتّبه المساوق مع أصل الرجحان لا أكثر والدلالة على الثواب مدلول التزامي لدليل الوجوب وليس تحليلياً.

ص ١٢٨ قوله: (ومنها ـ لو دل دليل على استحباب عمل مطلقاً...).

أخبار من بلغ تثبت المستحبات لا أنها تنفيها فلا يمكن أن يستفاد من مفادها نفي استحباب المطلق ، بل ما ذكر في الهامش هنا صحيح من أنّه سوف يأتي عدم استفادة التقييد والتخصيص بناءً على استفادة الحكم الطريقي من هذه الأخبار حتى بمعنى حجّية الخبر الضعيف وإنّما المستفاد منها اثبات الاستحباب بالعنوان الأولي الذي أبلغه الخبر الضعيف لا أكثر ، فلا تخصيص ولا تعارض بل يثبت حكمان استحبابيان أحدهما على المطلق والآخر على المقيّد بنحو تعدد الجعل ، غاية الأمر بناءً على الحجية يكون بالعنوان الأولي ، وبناءً على الاستحباب النفسي يكون بالعنوان الثانوي ، فلا تصحّ

ص ١٢٩ قوله: (الجهة الثالثة في تحقيق ما اختلف فيه المحققون ...).

ينبغي أن يقال: إمّا على القول بكون الأخبار ارشاداً إلى حسن الانقياد بالأمر والثواب البالغ مع الوعد بحصول نفس الثواب تفضلاً فلا اشكال في أنّ موضوع الحسن العقلي إنّما هو الانقياد للأمر المحتمل فمن دونه لا حسن ولا ثواب استحقاقي، والمفروض عدم أمر آخر شرعي في البين؛ نعم الوعد بالثواب التفضلي يمكن أن يكون أوسع من الاستحقاقي أي على مطلق الفعل، إلّا أنّه لا إطلاق للأخبار على هذا التقدير لأكثر من موارد الثواب الاستحقاقي جزماً، إذ ظاهرها التفضل بالوعد بذلك الثواب من حيث مقداره ومن حيث إنّه حتى إذا لم يكن الاستحباب ثابتاً واقعاً وأنّ رسول الله تَلْأُنْكَ لم يقله مع ذلك يحصل هذا الثواب كما لو كان الاستحباب ثابتاً ومعلوماً ؛ ومن المعلوم أنّه على تقدير ثبوت الاستحباب والعلم به أيضاً لا ثواب إلّا مع فرض قصد الانقياد والقربة فلا يستفاد من هذه الروايات أكثر من التفضل بالثواب على هذا التقدير .

وأمّا على القول باستفادة الحجّية للخبر الضعيف فلا ينبغي الاشكال في ثبوت الاستحباب بالعنوان الأولي وعلى نفس ما دلّت على استحبابه الرواية الضعيفة ، فإذا دلّت على استحباب العمل مطلقاً كما في المستحب التوصلي ثبت الاستحباب له، بلا حاجة إلى قيد البلوغ فضلاً عن قيد قصد الانقياد.

وأمّا على القول باستفادة الأمر والاستحباب الطريقي للتحفظ على المستحبات الواقعية المحتملة فهذا أيضاً لا يقتضي كون الأمر تعبدياً أو مقيداً بقصد الانقياد، وإن كان ترتب الثواب عليه منوطاً بذلك، فإنّ الأمر الطريقي يدور مدار الأمر الواقعي المحتمل، وإن كان يمكن في المقام اختصاصه بالاحتياط بقصد الرجاء إلّا أنّه لا موجب له، والوعد بترتيب الثواب محمول عرفاً لا محالة على أنّه شرط في ترتبه كما في الأمر الواقعي، لا أنّه قيد لمتعلّق الأمر الطريقي.

وأمّا على القول باستفادة الاستحباب النفسي لعنوان الفعل البالغ عليه الثواب - الذي هو عنوان ثانوي \_ فعندئذٍ ينفتح البحث في أنّ بلوغ الثواب هل يكون مأخوذاً في موضوع الأمر الاستحبابي فحسب أو أنّه قيد في متعلق الأمر الاستحبابي أيضاً، بحيث لابد من الاتيان به بداعي بلوغ ذلك الثواب، فإذا جاء به لا بهذا القصد بل بقصد آخر غير مربوط بالمولى لا يكون مستحباً أصلاً لا أنّه يكون مستحباً ولكن لا يترتب عليه الثواب كما في سائر المستحبات التوصلية. فأثر هذا البحث: أوَّلاً \_ إطلاق الاستحباب الشرعي للعنوان الثانوي مطلقاً ولو لم يؤت به بقصد القربة، وعدم اطلاقه.

وثانياً – اشتراط خصوص قصد الانقياد والرجاء وبلوغ امتثال الأمر المحتمل وحصول الثواب البالغ عليه فلا يجزي قصد نفس هذا الاستحباب النفسي بناءً على تقييد المتعلّق بقصد بلوغ ذاك الثواب والأمر ، بل لا يمكن ذلك ؛ لأنّه متعلق بالفعل المقيّد بقصد الرجاء والانقياد للأمر الواقعي المحتمل ولم يتعلق بـذات الفعل مطلقاً.

وهذا يعني أنّه على القول بالتقييد يكون هذا الأمر الاستحبابي في حكم الأمر التعبدي؛ لأنّ متعلقه مقيد بقصد القربة بنحو مخصوص، وهـو قـصد امـتثال الاستحباب الواقعي المحتمل.

وقد قرِّب التقييد تارة من باب القرينة المتصلة المانعة عن الإطلاق وأخرى القرينة المنفصلة:

أمّا الأولى: فهو التعبير بقول (فعمله) تفريعاً على بلوغ الثواب الظاهر في كونه من التفريع على داعي العمل.

وأمّا الثانية: فهو ما جاء في روايتين من قوله لللهِ: فـعمله التـماساً لذلك الثواب أو طلباً لقول النبي ألماني فيحمل المطلق لو كان على المقيد.

وهناك محاولات لدفع القرينة الأولى:

١ - المحاولة الأولى: أنّ التفريع ليس ظاهراً في التقييد بقصد الانقياد إلّا إذا كان من التفريع على كان من التفريع على كان من التفريع على السبب والموجب للعمل مع بقاء العمل على إطلاقه.

وكون الثواب لا يترتب إلا مع فرض قصد القربة والايتاء بالعمل بداعي الانقياد والطاعة للمولى فيكون قيداً لبَّاً لا يستلزم تقييد موضوعه بذلك، كما هو الحال في ترتيب الثواب على أي فعل آخر، كما إذا قال: (من فطَّر صائماً كان له كذا من الثواب)، فإنّ المستفاد منه استحباب ذاك العمل مطلقاً وإن كان ترتب الثواب عليه مقيداً بفرض قصد القربة والانقياد، فكذلك في المقام.

وهذا البيان غير تام؛ لأنّه فرق بين سائر المستحبات وبين المقام، فإنّ الثواب مرتّب فيها على ذات الفعل، فيكون شاهداً على أنّ الاستحباب أيضاً ثابت على ذات الفعل وإن كانت فعليّة ترتب الثواب على الفعل مشروطة بقصد القربة والانقياد.

وأمّا في المقام فالثواب التفضّلي في الروايات قد رتّب على بلوغ الثواب، أي ما فيه ثواب بالغ عن النبي تَكَرَّنَكَ فيكون ما فيه الثواب موضوعاً للثواب التفضلي الذي أرادت هذه الأخبار ترتيبه في المقام، ومن الواضح أنّ عنوان ما فيه ثواب مقيد ومخصوص بفرض تحقق قصد الانقياد والطاعة وليس عبارة عن ذات الفعل ليستكشف من ترتيب الثواب عليه تعلّق هذا الاستحباب أيضاً بذات الفعل، وهذا نظير ما إذا قيل: (من فعل ما فيه ثواب كان له عندي درهم)، فإنّه لا يشمل الاتيان بالمستحب التوصلي بغير قصد القربة؛ لعدم الثواب فيه بالفعل، وحمله على المشيرية إلى ذات المستحب الذي هو ذات الفعل خلاف الظاهر، ولا أقل من الاجمال.

وإن شئت قلت : إنّ مرجع الضمير في قوله ﷺ : (فعمله) هو الثواب أي عمل الثواب. وهذا لا يكون إلّا بعمل الفعل المستحب بقصد القربة والانقياد وإلّا لم يكن عملاً للثواب، فإنّ هذا معناه عمل موجب الثواب وسببه بتمام أجزائه، ومنها قصد القربة من باب أنّ فعل السبب فعل للمسبّب. ولا أقل من الاجمال، فلا إطلاق في هذه الروايات للعمل المأتي به لغاية دنيوية وبلا داعٍ الهي.

٢ - المحاولة الثانية : أنّ داعي الثواب وتحصيله أعم من قصد الرجاء وانقياد الأمر الأوّل البالغ عليه الثواب أو قصد أمر مولوي آخر وهو الأمر الجزمي باستحباب العمل البالغ عليه الثواب ، فلا وجه لتقييده بخصوص الأوّل.

وفيه: \_ مضافاً إلى امكان دعوى ظهور الخطاب في أنّ العمل عمل للثواب البالغ، وهو غير الثواب المرتّب على الاستحباب الثابت بالعنوان الثانوي بنفس هذه الأخبار، فيكون ظاهراً في قصد الرجاء والتماس ذاك الثواب \_ لو سلمنا الإطلاق من هذه الناحية مع ذلك لا يثبت استحباب مطلق الفعل حتى الماتي به بقصد غير الهي بل استحباب الفعل البالغ عليه الثواب بقيد الاطاعة وامتثال أمر أولي أو ثانوي، فهذا لا يثبت إطلاق متعلق الاستحباب النفسي وهو الثمرة الأولى. نعم، هذا ينفي الثمرة الثانية.

٣- المحاولة الثالثة: ما عن المحقق الأصفهاني في التوضيح منا بأن ظاهر الحديث ترتيب نفس النتيجة والثواب الذي أبلغه الخبر الضعيف وهو الثواب على العمل مطلقاً لا العمل المقيد غاية الأمر في فرض بلوغه، فالتقييد ليس بأكثر من فرض حصول البلوغ لا تقيد العمل بأنّه من أجل البلوغ؛ ولعلّ هذا أيضاً مقصود المحقق الخراساني في من أخذ البلوغ بنحو الحيثية التعليلية لا التقييدية.

وفيه: إن أريد كونه نفس الثواب من حيث الكمية والنوعية فهذا صحيح، إلّا أنّه لا يقتضي الإطلاق في موضوع الثواب التفضّلي، وإن أريد كونه نفس الثواب من حيث موضوعه وموجبه أيضاً فهو غير صحيح؛ لأنّ الثواب البالغ قد رتب على ذات الفعل، بينما الثواب المرتّب بهذه الأخبار قد رتّب على ما فيه الثواب، والذي يكون قصد الانقياد أو الطاعة قيداً فيه، فلا إطلاق في موضوع هذا الثواب التفضّلي من هذه الناحية، وليس هو نفس موضوع الثواب البالغ.

وإن شئت قلت: كما أنّ قيد البلوغ مأخوذ في موضوع هذا الثواب التفضلي كذلك مأخوذ فيه أن يعمله المكلف بما أنّه فيه الثواب والذي لا يكون إلّا مع قصد الطاعة والانقياد، لا أنّه يعمل ذات ما فيه الثواب البالغ ولو بقصد دنيوي، ولا أقل من أنّه لا ظهور في الروايات في وحدة موضوع هذا الثواب التفضّلي والاستحباب المستكشف به مع موضوع الثواب البالغ من هذه الناحية.

نعم، بناء على استفادة حجّية الخبر الضعيف أو جعل حكم طريقي على طبق مؤدّاه يكون موضوع الأمر المولوي الثابت بالروايات حينئذٍ ذات الفعل الذي أبلغ الخبر الضعيف استحبابه، إلّا أنّ هذين الاحتمالين خلف المفروض في هذا البحث، وقد ذكرنا حكمهما آنفاً.

وبما ذكرنا يظهر أنّ ما ذكره السيد الشهيد الله تبعاً للسيد الخوئي عنى من عدم ظهور ما ورد في بعض هذه الروايات من التعبير بالعمل التماساً لذلك الثواب أو لقول النبي الشياة في تقييد المتعلّق بالحصة الانقيادية وأنّ ذلك من أجل أنّ التماس الثواب شرط في ترتّب الثواب، فلا يكون ذكره من جهة أخذه قيداً في المتعلّق، مما لا يمكن المساعدة عليه أيضاً، ولا أقل من الاجمال.

نعم، الاجمال لا يفيد لحمل المطلق على المقيّد، فلو فرض استفادة الإطلاق من بعض الروايات تمّ المطلوب حينئذٍ، والله الهادي للصواب.

ص ۱۳۳ الهامش رقم (۲).

لا صحّة لذلك أيضاً بلحاظ الفعل والترك؛ لأنّه لا يعقل تعلّق الحب بهما معاً، بل لابد من الكسر والانكسار في الملاك والمبادئ أيضاً، فهذا الهامش لا وجه له.

ص ١٣٤ الهامش رقم (١).

لا وجه له إذا استظهرنا من الروايات أنّ موضوعها ما إذا أمكن قصد تحصيل ذاك الثواب بالانقياد، لا ما إذا لم يمكن كما في مورد وجود احتمال الكراهة كالاستحباب.

ص ١٣٤ الهامش رقم (٢).

هذا خلاف ما تقدم منا في الجهة الثالثة. نعم، هو مطابق مع مختار السيد الخوئي والسيد الشهيد يُثِيًّا.

ص ١٣٤ قوله: (الثالث...).

هذا بحث كلي وهو جريان التزاحم بين الفعل والترك إذا كان أحدهما على الأقل تعبدياً.

والاشكال فيه يكون بأحد وجهين:

الأوّل: ما أفاده السيد الشهيد بلَّخ من استحالة الداعوية للأمر في المقام؛ لأنّ الأمر لا يدعو دائماً إلى الفعل الخارج، فداعوية الأمر التوصلي والتعبدي واحدة من هذه الناحية، أي كلاهما يدعوان ويوجدان القصد إلى ذات الفعل فإن أريد في

011

المقام داعوية الأمر إلى خصوصية الفعل فهو كالترك بحسب الفرض عند المولى، أي هما سيان عنده فلا يمكن ترجيح إحدى الخصوصيتين من أصله وإن أريد داعويته نحو الجامع بين الفعل والترك فهو ضروري التحقق، وهذا بخلاف موارد الضدين كزيارة الإمام الحسين للله في عرفة والحج مثلاً، فإذا استحالت الداعوية استحالت التعبدية.

وهذا الاشكال أشبه بالشبهة في قبال البديهة ؛ لوجدانية امكان تعلق غرض المولى بالحصة القربية من ضدين لا ثالث لهما أو من الفعل والترك بحيث إنّ المولى لا يريد الفعل أو الترك التوصلي لأحدهما أو كليهما ويريد تحقق أحدهما تعبداً \_إذا كانا معاً تعبديين \_أو يريد الجامع بين التوصلي في طرف والتعبدي في الآخر.

وحلّها بأنّ الداعوية هنا يمكن أن تكون إلى ترك القصد الدنيوي في الفعل أو الترك ولا محذور فيه، إذ لا يلزم منه تعدد القصد والارادة، فالأمر بالفعل القربي والأمر بالتحرك يدعوانه إلى ترك الحصة غير القربية من الفعل، أي المأتي بها بغرض دنيوي مثلاً، فلا يجعل لنفسه داعياً دنيوياً ولا يرد فيه محذور.

وإن شئت قلت: إنّه يدعوه نحو الجامع بين الحصة القربية للفعل والترك، وهذا الجامع ليس ضرورياً؛ ولهذا يمكن الأمر به بنحو الأمر التخييري والأمرين المشروطين الترتبيين في قوّة الأمر التخييري بالجامع، بل يرجع إليه بحسب المبادئ وعالم الحب عند السيد الأستاذ في على ما تقدم في بحث الواجب المشروط، كما أنّه ليس القصد والارادة مأخوذاً فيه؛ إذ الجامع بين القربي وغير القربي ليس قربياً كما هو واضح. وإن شئت قلت: إنّ الأمر بشيء تعبدي يكون داعياً إلى الحصة المقيدة بقصد القربة لا إلى ذات الفعل والجامع بين هذه الحصة، والترك ليس ضرورياً ليكون غير معقول، والوجدان شاهد على انّ المولى إذا كان غرضه في النقيضين ولكن مشروطاً بقصد القربة في أحدهما أو كليهما يمكنه أن يحفظ غرضه بالأمر بالفعل أو الترك التعبدي؛ ومن هنا قلنا انّ هذه شبهة في قبال البديهة.

الثاني: انَّ الأمر بالفعل يستتبع النهي عن ضده العام وكذلك العكس فيلزم اجتماع الأمر والنهي الغيري وهو محال.

وفيه: أوَّلاً \_ إنَّما يتم بناءً على القول بالامتناع لا الجواز .

وثانياً - إنّما يتم إذا قلنا باستلزام الأمر بالشيء للنهي عن ضده العام، بمعنى انّ حبّ الشيء يستتبع بغض نقيضه.

وثالثاً \_ يمكن افتراض انّ المحبوب هو المصلحة المترتبة على الفعل أو المصلحة المترتبة على الترك بحيث يكون عدم كل منهما ملازماً مع الفعل أو الترك لا نفسه، فالصحيح جريان التزاحم بين الفعل والترك أيضاً إذا كان أحدهما تعبدياً، وعلى ضوء ما ذكرناه في المقام لابد من تغيير واصلاح الهامش في الكتاب، فراجع وتأمل.

ص ١٣٠ قوله: (وامّا على الثاني فمضافاً إلى عدم جريان التزاحم...).

هذا غلط مطبعي، والصحيح: مضافاً إلى جريان التزاحم في المستحبات كالواجبات لعدم امكان الأمر المطلق فيهما بل لابد من الترتب والتقييد. فيعود فيه الاشكال المتقدم.

نعم، السيد الخوئي عبر بالتزاحم في المستحبات وانَّه ليس بعزيز، بمعنى

امكان الأمر المطلق بكل منهما بلا حاجة إلى ترتب، ولهذا وقع هذا التشويش. فكأنّ مقصود العبارة عدم جريان التزاحم بمعنى الأمر المطلق بلا ترتب في المستحبات.

> ص ١٤٥ الهامش: لا موضوع لكلا الاشكالين.

أمّا الأوّل: فلأنّ مفاد كان الناقصة في المتعلق ليس في طول تعلق الأمر بذلك المتعلق بل هو ثابت في نفسه فلا شائبة للدور.

وأمّا الثاني: فلأنّ الشك في مائية المائع \_ حتى إذا كان ايجاد الماء تحت الطلب لا قيداً في الفعلية \_ ليس من الشك في القدرة على الامتثال؛ لأنّ المفروض انّه يقوم ويأتي به فهو قادر على الاتيان به وإنّما الشك في اتصافه بأنّه وضوء بالماء بنحو مفاد كان الناقصة والذي فرضنا انّه شرط في فعلية التكليف، فالجاري هنا البراءة عن وجوب الوضوء لا الاحتياط، فتدبر جيداً.

ثمّ إنّه بالنسبة إلى ما جاء في ذيل الهامش من لزوم الاحتياط في الشك في القدرة على الامتثال إذا قلنا بعدم تقيد الخطابات بالقدرة وإنّما العجز معذر عقلي عن العقاب فالأمر واضح؛ إذ لا شك حينئذٍ في فعلية التكليف أصلاً فلا موضوع للبراءتين.

وأمّا إذا قلنا بتقيد الخطابات بالقدرة وعدم العجز إمّا بمقيّد لبي من جهة عدم إمكان الانبعاث في موارد العجز أو من جهة حديث «رفع ما لا يطيقون وما اضطروا إليه»، فمع الشك في القدرة والعجز لا يتم شيء مما في الهامش من الوجوه الثلاثة. إذ يرد على الأوّل منها أنّه لو سلّم فهو لا يمنع عن جريان البراءة العقلية لتحقق موضوعها، وكون تفويت الحكم من ناحية احتمال عدم القدرة على الامتثال ليس عذراً عقلاً لا يمنع جريان البراءة العقلية على القول بها والتي ترجع إلى معذرية الجهل وعدم العلم بالحكم الفعلي فإنّها حيثية أخرى.

وأمّا الثاني فلأنّه رجوع إلى القول بعدم شرطية القدرة لأنّ القائل بها يرى أنّ القيد واقع القدرة وعدم العجز ؛ لأنّه المانع عن الانبعاث، كما أنّ ظاهر حديث الرفع ذلك.

وأمّا الثالث فلأنّه ممنوع بعد أن كان المقيّد اللبي المتصل أو اللفظي المنفصل يقضي باختصاص الخطاب بالقادر فكأنّه قال: أيّها القادر يجب عليك كذا.

نعم، لو كان وجه التقييد بالقدرة لغوية جعل الخطاب والحكم في مورد العجز أمكن دعوى اطلاقه لصورة الشك فيه \_الوجه الثاني \_ولكن يبقى الاشكال في المقيد اللفظي واطلاقه لواقع العجز والاضطرار .

اللهم إلاّ أن يدعى ظهوره في ارتفاع التكليف مع فعلية ملاكه ومقتضيه فيتم الوجه الثالث في مورد الشك في القدرة، فمجموع النكتتين تشكـلان وجـهاً واحداً حينئذٍ، إلاّ أنّ استفادة فعلية الملاك تقدم عدم صحتها.

ص ١٤٥ قوله: (وهكذا يتضح انَّ الميزان والضابط لجريان البراءة في الشبهة الموضوعية...).

ذكر الخراساني في الشبهة التحريمية والنواهي انّه إذا كان النهي انحلالياً - أي منحلاً إلى نواهٍ عديدة بعدد أفراد الموضوع خارجاً - كان من الشك في التكليف، وإذا كان النهي واحد أو المطلوب مجموع التروك كان من الشك في الامتثال.

ووسعه تلميذه صاحب الدر إلى الشبهتين وجعل الأقسام ثلاثة، فإنّه تارة يكون الحكم وجوباً أو تحريماً متعلقاً بالطبيعة على وجه الانحلال والاستغراق كوجوب اكرام العلماء وحرمة شرب الخمر. وأخرى يكون حكماً واحداً متعلقاً بمجموع الأفراد. وثالثة حكماً واحداً متعلقاً بصرف وجود الطبيعة المنطبق على أوّل الوجود، فحكم بالبراءة في الأوّل والاحتياط في الأخيرين؛ لكون ذلك الحكم الواحد الاشتغال به يقيناً فيقتضي الفراغ اليقيني.

وهذا الكلام بكلا التقريبين الاشكال عليه واضح من ناحيتين:

أوّلاً – انّ الحكم وجوباً كان أو تحريماً إذا تعلّق بمجموع الأفراد أو مجموع التروك فالشك في فرد منه يكون من الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطي الذي هو مجرى للبراءة حتى عند الخراساني في من غير فرق بين وجوب مجموع الأفراد أو التروك أو حرمة مجموع الأفراد على ما هو مبين في ذيل مباحث الأقل والأكثر الارتباطي.

وثانياً - في مورد تعلق الحكم بالطبيعة بنحو صرف الوجود أو بالوجود الأوّل منها هناك فرق بين الأمر والوجوب والنهي والحرمة لا من حيث تعدد الحكم ووحدته؛ لأنّ المفروض وحدته حتى إذا كان نهياً؛ ولهذا لا يحرم الوجود الثاني من الطبيعة بعد الوجود الأوّل، بل من ناحية أنّ النهي شمولي، فإذا تعلق بالطبيعة ولو بوجودها الأوّل أو بنحو صرف الوجود فهو يقتضي اعدام تمام أفرادها لتنعدم الطبيعة بنحو صرف الوجود، فإذا شك في فرد أنّه منها أم لا، شك لا محالة في سعة النهي الواحد وعدمها لا محالة، فيكون مجرى للبراءة لا الاحتياط، بخلاف الأمر البدلي بالطبيعة بنحو صرف الوجود أو الوجود الأوّل.

لا يقال: البراءة عن المشكوك تعارض البراءة عن ارتكاب المقطوع كونه فرداً بعد ارتكاب المشكوك حيث يشك في كونه محققاً للوجود الأوّل أو لصرف الوجود فيوجد من أوّل الأمر علم اجمالي إمّا بحرمة الأوّل أو الثاني بعد الأوّل فتتعارض البراءتان.

فإنّه يقال: لو فرض تنجز مثل هذا العلم الإجمالي مع ذلك لم يكن اشكالاً في المقام؛ إذ البحث في كون الشك مجريً للبراءة في نفسه وعدمه وهذا واضح.

ثمّ انّ الاشكال على صاحب الكفاية لا فرق فيه بين أن يكون مرجع النهي إلى الزجر عن الطبيعة أو الأمر بالكف أو طلب تركها. نعم، لو فرض أنّ المقصود من طلب مجموع التروك طلب عنوان بسيط مترتب ومسبّب عن مجموع التروك غير منطبق عليها كعنوان خلوّ صفحة الوجود من الطبيعة، كما إذاكان المطلوب حفظ المسجد عن النجاسة أو حفظ البطن عن الخمر مثلاً، وكان هذا العنوان متحصلاً من ترك مجموع الأفراد وشك في فرد انّه نجاسة أم لا أو خمر أو لا، وجب تركه؛ لأنّ اشتغال الذمة بوجوب الحفظ يقيني والشك في تحصيله وعدمه، والأفعال أو التروك مقدمات لتحصيله.

إلَّا أنَّ حمل كلام صاحب الكفاية على ارادة هذا الفرض بعيد غايته.

وأمّا الميرزا فقد جعل الميزان كون الشك في قيد من قـيود فـعلية الحكـم المستتبعة له، أي ما يكون مأخوذاً مقدر الوجود في فعلية الحكم. وقد أوضحه في رسالته في اللباس المشكوك بأنّ الحكم له متعلق وهو فعل المكلف وله متعلق المتعلق وهو المعبر عنه بالموضوع ، وله قيود الحكم وشرائطه العامة أو الخاصة .

ولا شك في أنّ الشك في الأخير شك في التكليف لكونه ملحوظاً مقدر الوجود ومعلق عليه الحكم. وأمّا الثاني فإذا كان غير اختياري فأيضاً لابد وأن يؤخذ مقدر الوجود في فعلية الحكم إلّا إذا كان جزئياً وموجوداً في الخارج كالقبلة وعرفات في وجوب الصلاة إلى القبلة والوقوف بعرفات حيث يمكن جعل الحكم مطلقاً من ناحيته، وتكون اضافة المتعلق إليه ضمن المتعلق، والشك فيه من الشك في المتعلق، وإذا كان متعلق المتعلق اختيارياً فيمكن أن يؤخذ أيضاً مقدر الوجود فلا يجب تحصيله، وتكون فعلية الحكم منوطة بوجوده والشك فيه شك في التكليف، ويمكن أن يكون الحكم مطلقاً من ناحيته فيجب تحصيله كالصلاة مع الطهور أو فيما يؤكل لحمه فيكون الشك فيه مجرى للاشتغال؛ لأنّه من الشك في ايجاد المتعلق.

وأمّا الأوّل وهو المتعلق فلا يمكن أن يكون مأخوذاً مقدر الوجود بل الحكم مطلق من ناحيته ويكون مقتضياً لايجاده ، فالشك فيه شك في الامتثال ومجرى للاحتياط .

كما انّ الثاني \_ وهو الموضوع \_ المأخوذ مقدر الوجود إذاكان انحلالياً كان الشك شكاً فيما يستتبع الحكم؛ لأنّ حكم كل فرد منوط بفردية ذلك الفرد، وأمّا إذاكان بدلياً أي كان الموضوع اكرام صرف وجود العالم مثلاً لاكل عالم فالشك في فرد منه لا يكون شكاً فيما أخذ مقدر الوجود في فعلية الحكم؛ لعدم ترتب الحكم وتعليقه إلاّ على صرف وجود العنوان الكلي وهو متحقق بحسب الفرض سواء كان هذا الفرد من الطبيعة أم لا فيكون من الشك في الفراغ والامتثال. ثمّ أفاد الميرزا النائيني يُنَيُّ أنّ العدميات والنواهي يكون الموضوع ـ متعلق المتعلق ـ فيها انحلالياً دائماً.

وقد نوقش في هذا البيان بأمور :

١ ـ ما قد يستفاد من تعليق المحقق العراقي تلى الفوائد أيضاً، من ان الشك في المتعلق أيضاً من ان الشك في ان المتعلق أيضاً يكون مجرى للبراءة في النواهي، كما إذا شك في ان ما يقوله كذب أو بهتان أم لا.

٢ - ان الأحكام العدمية والمحرمات بحسب تعبيره يعقل أن لا تكون مشروطة ومقيدة بوجود متعلق المتعلق - الموضوع - خارجاً فيمكن أن يحرم شرب الخمر قبل تحققه أيضاً؛ إذ لا ملزم ثبوتي ولا اثباتي لأخذ وجوده قيداً في الفعلية وأثره تحريم ايجاده المستلزم لتحقق الحرام منه بعده اضطراراً، كما هو مقرر في محله، ومع ذلك تجري البراءة عند الشك في الخمرية.

٣ - في مورد الحكم الواحد المتعلق بمجموع الأفراد لا يكون الفرد المشكوك فرديّته شرطاً في فعلية ذلك الحكم؛ لكونه فعلياً على كل حال بتحقق موضوعه ولو ضمن الباقي، ومع ذلك تجري البراءة فيها.

ومن هنا جعل السيد الشهيد الميزان في جريان البراءة إذا لم يكن الشك فيما أخذ مقدر الوجود أن يكون الحكم شمولياً لا بدلياً، أي كون الشك مستلزماً للشك في سعة الحكم في مرحلة الفعلية سواء كانت السعة بنحو حكم استقلالي أو ضمني. ثمّ عاد وعدّل كلام الميرزا النائيني بيُنُ باضافة تعديلين فيه فاندفعت الاشكالات الثلاثة كما هو مشروح في الكتاب.

هذا، ولكن يمكن أن ينقض على المعيار المعطى من قبل السيد الشهيد بأنّا لو فرضنا وجوب الطهور مطلقاً من حيث وجدان الماء وغير مشروط به بحيث كان واجباً على المكلف تحصيله مع الامكان فالقيد للتكليف ليس إلّا التمكن والقدرة على الطهور المائي سواء كان الماء موجوداً خارجاً أم لا، فهنا لو لم يكن المكلف قادراً على تحصيل غير ما هو موجود أمامه من المائع وكان ذلك مردداً في كونه ماءً مطلقاً أو مضافاً مثلاً كان مقتضى ميزان السيد شيُّ وجوب الاحتياط بالتوضي به؛ لأنّه من الشك في القدرة على امتثال واجب بدلي وهو مجرى للاحتياط.

وهذا بخلافه على ميزان الميرزا؛ لأنّ اتصاف هذا الفعل بكونه وضوءً بالماء شرط في فعلية الوجوب ومأخوذ لباً بنحو الفرض والتقدير كما في المحرمات والنواهي وهو شرط آخر غير شرطية القدرة والتي لا يكون الشك فيها معذراً، فتجري البراءة (مع قطع النظر عن فرض علم اجمالي منجز بوجوب الوضوء عليه أو التيمم)، وهذا يعني انّ البدلية ليست مانعة عن جريان البراءة في تمام الموارد، وانّ الشك في متعلق الحكم البدلي قد يرجع إلى الشك في أصل الحكم وفعليته، فيكون من الشك في التكليف الذي هو مجرى للبراءة لا الاشتغال.

والظاهر أنّ هذا هو المقصود من الحاشية الثانية في الكتاب ولكن لم يبيّن بصورة صحيحة فتدبر جيداً.

والمستخلص من كل ما تقدّم انّه كلما كان الشك في الأمر الخارجي شكاً فيما يوجب سعة الحكم في مرحلة الفعلية سواء بثبوت أصل حكم استقلالي أو بثبوت حكم ضمني زائد كان من الشك في التكليف، وكلّما لم يكن كذلك إمّا لكون الحكم بدلي ثبوته متيقن لتحقق موضوعه، أو لكونه متعلقاً بعنوان آخر، يحصل ويتولد من مجموع الأفراد أو الأجزاء، وليس منطبقاً عليه بحيث يكون التوسعة في الامتثال مربوطاً بالمقدمات للواجب لا بنفس الواجب، وهو المعبر عنه بالشك في المحصل كان مجرى للاشتغال.

وفي باب النواهي والتحريمات المتعلقة بالطبايع يكون الشك سواءً في الموضوع أو المتعلق دائماً من الشك في سعة التكليف سواء كان تحريماً واحداً متعلقاً بصرف الوجود أو أوّل الوجود أو تحريمات عديدة انحلالية وهذا بخلاف باب الواجبات والأوامر.

ص ١٤٩ قوله: (النحو الخامس أن يكون متعلَّق الحكم أمراً مسبباً...).

جريان البراءة في الشبهة التحريمية في هذا النحو مبني على أن يكون المسبب التوليدي المحرّم مرجعه إلى لزوم تحقيق انعدام الطبيعة في الخارج، كما في مثال حرمة قتل المؤمن، بمعنى حرمة أن يقتل ولو من قبل الغير، ووجوب حفظه وسدّ تمام أبواب هلكته، فلو شك في انّ ضربة واحدة خفيفة تهلكه أم لا، كان مقتضى القاعدة الاحتياط بتركه؛ لأنّه من الشك في تحقق الحرام المعلوم اشتغال الذمة به على تقدير تحققه لا الشك في الحرمة، وإلّا كان من الشك في التكليف؛ إذ لا فرق بين السبب والمسبب التوليدي من حيث انّ الطبيعة إذا وقعت متعلقاً للنهي كان شمولياً ومجرى للبراءة عند الشك في انطباقه، وهذا واضح.

### أصالة التخيير

ص ١٥٥ الهامش...

الجواب عليه: انّ ما هو غير اختياري إنّما هو الطاعة لمجموع الاحتمالين احتمال الوجوب واحتمال الحرمة، أي جمعاً لا بدلاً، فإنّ كل واحد منهما بالخصوص يمكن في نفسه الاطاعة فيه؛ ولهذا لو كان العقل مثلاً يحكم بترجيح الحرمة ودفع المفسدة على الوجوب وجلب المصلحة، أو يفصل في البراءة العقلية بين الشبهة التحريمية والوجوبية، كما يصنع الاخباري في البراءة الشرعية، تعيّن الترك.

وهذا يعني انّ هناك مجرى للبراءة العقلية أيضاً عن خصوصية كل منهما المحتملة لنفي تعين الطاعة فيه ويكون معنى التخيير جريان البراءة العقلية عن تعين الطاعة لكل من الخصوصيتين ولا محذور فيه وإنّما المحذور جريان الاحتياط وحق الطاعة في الخصوصيتين، ومن هنا قلنا بالتزاحم بينهما في الاعتضاء بناءً على مسلك حق الطاعة، فالتخيير العقلي بناءً على مسلك حق الطاعة مرجعه إلى حكم العقل بتساوي مقتضي حق الطاعة في كل من الخصوصيتين المحتملتين أعني الوجوب والحرمة وتزاحمهما في مقام التأثير وعدم الترجيح لأحدهما على الآخر بحكم العقل، وهذا يمكن أن يصطلح عليه بأصالة التخيير العقلية.

وكذلك الحال على مبنى الميرزا من عدم جريان البراءة الشرعية ولا العقلية

في المقام فإنّه بالنتيجة ننتهي إلى عدم منجزية العلم ومنجزية الاحتمال في نفسه في كل طرف ولكنه مزاحم بالاحتمال في الطرف الآخر ، والعقل يحكم بالتخيير بينهما ما لم يكن أحدهما أقوى احتمالاً أو محتملاً.

وأمّا بناءً على مسلك البراءة العقلية فلا يوجد بالدقة أصالة التخيير العقلية وإنّما الموجود حكم العقل بعدم منجزية العلم بالالزام؛ لاستحالة الطاعة والمنجزية فيه وحكمه بقبح العقاب على مخالفة كل من الخصوصيتين المحتملتين أعني الالزام بالفعل أو الالزام بالترك لو صادف المخالفة، وهذا نتيجته التخيير لا أصالة التخيير.

لا يقال: بناءً على انّ قبح العقاب بمعنى عدم حق الطاعة والمولوية في موارد عدم البيان والشك فهذا موضوعه أن تكون الطاعة ممكنة في نفسها ، وهنا لا يمكن الطاعة في نفسها فلا موضوع لعدم حق الطاعة ولا لحق الطاعة .

فإنّه يقال: بالنسبة لكلٍ من الخصوصيتين تعييناً وفي نفسه الطاعة معقولة فيه وإنّما تكون مزاحمة بالطاعة في الأخرى، فحق الطاعة في كل منهما في نفسه معقول وإنّما يسقط بالمزاحمة، الذي هو معنى أصالة التخيير بناءً عملى مسلك حق الطاعة.

وأمّا على مسلك البراءة فلا تصل النوبة إلى ذلك؛ لأنّ البراءة تثبت عدم حق الطاعة في كل منهما في نفسه، وقد ذكرنا انّه لا تزاحم بين البراءة العقلية عن الخصوصيتين، فتدبر جيداً.

ثمّ إنّه بناءً على القول بعدم جريان البراءة العقلية في أطراف العلم الإجمالي لكونه بياناً \_ كما عن صاحب الكفاية \_ لا للتعارض بينهما \_ كما عن السيد الخوئي يُرَخِ \_ لا موضوع لجريان البراءة العقلية في المقام أيضاً؛ لأنّ عدم امكان منجزية هذا العلم الإجمالي لا يضر بارتفاع موضوع البراءة العقلية؛ لأنّها معلّقة على عدم العلم لا على عدم العلم المنجّز، فتدبر جيداً.

ص ١٥٧ قوله: (الوجه الرابع - المنع عن شمول أدلَّة البراءة...).

ويمكن الجواب عليه: أوّلاً \_ انّ ظاهر «رفع ما لا يعلمون» هو التفسير الأوّل لا الثاني، أي ارادة المشكوك بالذات لا بالعرض؛ لأنّ الثاني يجعله تقديرياً، أي إذا كان المشكوك بالعرض ثابتاً فيكون هناك رفع ظاهري، وهذا قد تقدم من قبل السيد الشهيد انّه خلاف الظاهر، فما لا يعلم موضوع للرفع الظاهري حقيقة، كما انّ ما لا يطيقون وما اضطروا إليه موضوع حقيقة للرفع الواقعي، ويدور الرفع مدار هذه العناوين، لا مدار أمر آخر واقعي يكون ثابتاً على تقدير دون تقدير.

وثانياً - انّ الحكم المردد في الدوران بين المحذورين وإن كان واحداً كما في الدوران بين الوجوب والجواز أو الحرمة والاباحة ، إلّا أنّ الرفع في المقام متعدد وفي موارد الشك في الالزام واحد ، والوجه فيه أنّ الرفع إنّما هو للحكم الالزامي لا الترخيصي ، فالالزام هو المرفوع ظاهراً ، فإذا كان مقابله الترخيص فليس إلّا رفع واحد ، وإذا كان مقابله الترخيص فليس إلّا مؤ واحد ، وإذا كان مقابله الزامي محالة ؛ لأنّ كلاً منهما على تقدير كونه واقعاً فهو مرفوع ، فهناك رفعان لا محالة ؛ لأنّ كلاً منهما على تقدير كونه واقعاً فهو مرفوع ، فهناك رفعان مشروطان ، ومفاد لأنّ كلاً منهما على تقدير كونه واقعاً فهو مرفوع ، فهناك رفعان مشروطان ، ومفاد والبراءة بناءً على هذا التفسير دائماً هو الرفع على تقدير أي المشروط في قبال وضعين لا يجاب الاحتياط بلحاظ كل واحد منهما مستقلاً عن الآخر ، والمفروض انّ عدم امكان الجمع بين الوضعين لا يمنع عن امكان الرفعين كما والمفروض انّ عدم امكان الجمع بين الوضعين لا يمنع عن امكان الرفعين كما تقدم في دفع الوجه الثاني المتقدم عن الميرزايي ، فهذا الوجه الرابع غير تام والمؤر في شرح الهامش القادم.

ص ١٥٨ قوله: (هذا كله فيما إذا لم تفرض مزية...).

مع فرض المزية إذا قلنا بعلّية العلم الإجمالي للتنجيز بنحو يمنع عن جريان الأصل الشرعي أيضاً ، وقلنا بأنّ العلم المذكور ينجز الأقوى احتمالاً أي الموافقة الظنّية لم يكن فرق بين الأصل الشرعي أو العقلي ، فلا ينبغي جعل البحث مخصوصاً بالبراءة العقلية كما هو ظاهر الكتاب .

وينبغي طرح البحث كما يلي:

بناءً على عدم جريان البراءة في أطراف هذا العلم الإجمالي والانتهاء إلى أصالة التخيير العقلي لعدم تنجيز كل من الطرفين على الآخر فالنتيجة تنجز الأقوى احتمالاً أو محتملاً، إلّا إذاكان عدم جريان البراءة من جهة اللغوية لا من جهة الامتناع أو قصور المقتضي، فإنّه عندئذٍ لا لغوية في جريانها عن الأقوى، وبناءً على جريان البراءة في نفسه في الطرفين يجري ما في الكتاب من غير فرق بين البراءة العقلية أو الشرعية.

ص ١٥٨ الهامش.

وحاصل الاشكال الثاني في الهامش أنّ استظهار كون المرفوع ظاهراً هو المشكوك بالعرض لا بالذات لا يمنع عن جريان البراءة الشرعية في المقام، فإنّ التكليف الذي تجري عنه البراءة الشرعية ليس هو جامع التكليف المعلوم، فإنّه لا شك فيه وإنّما الذي تجري عنه البراءة هو الوجوب المحتمل والحرمة المحتملة، فيقول المكلف إن كان الوجوب له مطابق في الواقع فهو مرفوع، وكذلك إن كان احتمال الحرمة له مطابق ومشكوك بالعرض في الخارج فهو مرفوع، كما هو الحال في موارد الشبهات البدوية، غاية الأمر بناءً على أن يكون موضوع البراءة الشرعية المشكوك بالذات تجري البراءة الشرعية عن كل من الوجوب والحرمة، جمعاً لتحقق موضوعها فيهما، فتكون هناك براءتان فعليتان في الطرفين، وكل منهما يقابل وضع ايجاب الاحتياط بلحاظه في نفسه، ومع قطع النظر عن جعله لسائر التكاليف المحتملة.

وأمّا بناءً على التفسير الثاني، حيث انّ المرفوع هو المشكوك بالعرض لا بالذات، أي الواقع، ويعلم بعدم تحقق أكثر من واقع واحد في المقام، لهذا يحرز جريان البراءة والرفع الظاهري في أحدهما بدلاً لا جمعاً؛ إذ يعلم بتحقق أحد المشكوكين واقعاً وعدم الآخر، فموضوع البراءة والرفع الظاهري في أحد الطرفين يكون ثابتاً.

وإن شئت قلت: إنّ في كل من الطرفين يكون الرفع التقديري ثابتاً، وهذا ينفع للمكلف وليس جعله لغواً؛ إذ فائدته انّ المكلف يؤمن عن الواقع، سواءً كان وجوباً أو حرمة؛ إذ يعلم بعدم تحقق أحدهما واقعاً، وبأنّ الآخر مرفوع عنه ظاهراً، وهذا نظير موارد الشك البدوي الذي يعلم فيه بالبراءة، إمّا بعدم التكليف واقعاً، أو ارتفاعه ظاهراً، لو كان موجوداً واقعاً، فالرفع للمرفوع واحد لا اثنان، ونحن لا نشخصه، لا انّ البراءة تجري عن التكليف بعنوانه الإجمالي، كيف وهو معلوم، فالبراءة تجري عن التفصيليين التعيينين المشكوكين.

وهذا لا يتوقف إلّا على امكان وضع ايجاب الاحتياط في ذلك المرفوع الواقعي تعييناً وهو ممكن كما إذا كان مصلحة الايجاب أو التحريم في موارد التزاحم الحفظي هو الأهم عند المولى، فيجعل ايجاب الاحتياط بلحاظه تعييناً وما لا يكون وضعه ممكناً جعل ايجاب الاحتياط عن التكليف الواقعي على اجماله. بل يمكن أن يقال: انّ المهم للمكلف في التأمين إنّما هو الرفع على تقدير ثبوت التكليف المشكوك واقعاً لا أكثر فيكون مفاد دليل البراءة ذلك أي الرفع على تقدير . وفي كل من احتمال الوجوب والحرمة الرفع التقديري وبنحو القضية الشرطية يمكن أن يكون صادقاً ، فإنّ صدق الشرطية لا يستلزم صدق طرفيها ، فسواءً كان المحتملان ممكن اجتماعهما ووجودهما معاً في الخارج أم لا ، كانت البراءة الشرعية بمعنى الرفع التقديري جارية في الطرفين معاً وجمعاً .

لا يقال: هذا لغو لا فائدة فيه ، إذ لولا جعلهما أيضاً كان العقل يحكم بذلك للضرورة.

فإنّه يقال: هذا رجوع إلى بيان المحقق العراقي والذي أجبنا عليه سابقاً من امكان جعل الشارع لايجاب الاحتياط بلحاظ أحد الطرفين تعييناً، وإن كان لا يمكن جعله فيهما جمعاً فدليل البراءة ينفي الاحتياط التعييني في أحد الطرفين.

ومما ينبه على صحة الرجوع إلى البراءة الشرعية انّه على تقدير وجود المزية لأحد الالزامين احتمالاً أو محتملاً بناءً على مسلك حق الطاعة سوف يجب الاحتياط بالالتزام بامتثال الطرف ذي المزية، ومن البعيد التزام الأستاذ به، فتدبر جيداً.

ص ١٦٣ قوله: (المقام الثالث...).

تكرر الواقعة قد يكون عرضياً وقد يكون طولياً وبلحاظ عمود الزمان \_ كما ذكره في مصباح الأصول \_ ومثال الثاني واضح كما في الكتاب، ومثّل للأوّل بما إذا صدر منه حلفان تعلّق أحدهما بفعل شيء كشرب عصير \_ كعصير الرمان \_ والآخر بترك آخر \_كشرب عصير العنب \_ ثمّ اشتبه عليه الأمر فلم يدر أيّهما قد حلف على فعله وأيّهما حلف على تركه ، فيتشكل في كل منهما علم اجمالي بين محذورين وفيهما معاً علمان اجماليان إمّا بوجوب هذا أو حرمة ذاك وبالعكس .

وقد أفاد السيد الخوئي العرضين أم الطوليين بناءً على منجزية العلم الإجمالي في التدريجيات \_ تحرم مخالفتهما القطعية فيجب فعل أحدهما وترك الآخر في العرضيين، ويجب الفعل في اليومين معاً أو الترك كذلك لكي تكون المخالفة والموافقة احتمالية لا قطعية، وقد ذكر أنّ الحكم كذلك حتى إذا كان أحد التكليفين المعلومين بالاجمال في الواقعتين أهم من الآخر \_ كما إذا كان أحدهما قد نذر فعله والآخر قد نهاه أبوه عن فعله فاشتبه الأمر عليه وفرضنا انّ مخالفة النذر أشد من مخالفة الأب \_ فله مطلبان: أحدهما تقدم المخالفة القطعية على الموافقة القطعية، والآخر عدم الفرق في ذلك بين الأهم والمهم من التكليفي من التكايفي ال

أمّا المطلب الأوّل فيمكن أن يذكر في وجهه أحد بيانين:

الأوّل: ما هو ظاهر تقريرات السيد الخوئي في من انّ وجوب الموافقة القطعية لكل من العلمين الاجماليين يزاحم الآخر، ولا مرجح لأحدهما على الآخر فيتساقطان، فيبقى حرمة المخالفة القطعية لكل منهما على حاله؛ لامكان عدم المخالفة القطعية لهما معاً، فلابد من الموافقة الاحتمالية، ويكون التخيير بين الفعل والترك في الواقعتين إذا كانا تدريجيين بدوياً لا استمرارياً، وهذا الوجه بهذا المقدار واضح الجواب؛ إذ كما يزاحم وجوب الموافقة القطعية لأحد العلمين وجوب الموافقة القطعية للآخر، كذلك يزاحم حرمة المخالفة القطعية له، فكما تسقط وجوب الموافقة للعلم الآخر بذلك تسقط حرمة مخالفته به أيضاً، وكذلك في طرف العكس، وهذا يعني سقوط وجوبي الموافقة وحرمتي المخالفة في العلمين معاً لمزاحمة وجوب الموافقة لكل علم بكل من وجوب الموافقة وحرمة المخالفة للعلم الآخر.

الثاني: ما هو مذكور في الكتاب من انّ العلم الإجمالي علّة لحرمة المخالفة ، فيكون تنجيزياً ومقتضياً لوجوب الموافقة فيكون تعليقياً ، والتنجيزي مقدم على التعليقي.

وقد أجاب عليه في الكتاب بجوابين:

أوَّلهما: انَّ المعلَّق عليه إنَّما هو عدم الترخيص الشرعي، وهو فعلي، فيكون الاقتضائان معاً تنجيزيين، وسوف يأتي عدم امكان فعلية الاقتضائين معاً عند المشهور.

وثانيهما: ادخال عنصر أهمية أحد التكليفين في الحساب وتأثيره على تجويز المخالفة القطعية للمهم، في قبال الموافقة القطعية للأهم، وانّ هذا إذا جاز في مورد العلم التفصيلي بالأهم والمهم فكيف لا يجوز في مورد العلم الإجمالي.

وهذا الجواب مربوط بالمطلب الثاني بحسب الحقيقة، ويكون التقريب الثاني المذكور في الكتاب هنا جواباً عليه، فلا ينبغي ذكره هنا.

وبعبارة أخرى: في مورد العلم التفصيلي يكون تزاحم امتثالي بين التكليف الأهم والمهم، والمفروض ارتفاع التكليف بالمهم عند الاشتغال بـالأهم فـلا مخالفة، وهذا بخلاف المقام والذي لا يكون فيه تزاحم بين التكليفين، ويكون كلاهما فعليين واقعاً، وإنّما التزاحم في حكم العقل بـعدم المـخالفة القـطعية ووجوب الموافقة القطعية، وهذا واضح. وقد استشهد السيد الخوئي وقد استشهد السيد الخوئي القطعية في المقام بموارد الاضطرار إلى أحد الطرفين لا بعينه، فإنّه إذا فرضنا العلم اجمالاً بنجاسة أحد الانائين الشرقيين مثلاً والعلم اجمالاً أيضاً بنجاسة أحد الانائين الغربيين واضطر المكلف إلى شرب اثنين من الأربعة لا بعينه، فإنّه لا يجوز له شرب الشرقيين معاً أو الغربيين كذلك، بل يتعيّن عليه \_ طبقاً لما يأتي من بقاء التكليف الواقعي في موارد الاضطرار إلى أحد الطرفين لا بعينه على فعليته ومنجزيته، وهو المسمّى عندهم بالتوسط في التنجيز \_ أن يختار أحد الشرقيين وأحد الغربيين، أي لا يخالف مخالفة قطعية لأحد العلمين وإن كان فيه موافقة قطعية للعلم الآخر، بل تتعين المخالفة الاحتمالية عقلاً.

وأمّا المطلب الثاني: فهو أنّه لا فرق بين فرض التساوي أو فرض الأهمية لأحد التكليفين على الآخر فيما ذكر \_خلافاً للميرزا أنه للميرزا أنهما ليسا من قبيل يكونا من قبيل المتعارضين إذ لا تنافي بينهما في الجعل، إلّا أنّهما ليسا من قبيل المتزاحمين أيضاً ليقيد إطلاق المهم منهما فيسقط عند امتثال الأهم، إذ المفروض قدرة المكلف على امتثال كليهما لولا الجهل والاشتباه فلا تزاحم بين التكليفين ؛ ومعه يكون إطلاق كل من التكليفين فعلياً غير ساقط أي داخلاً في العهدة، والمفروض انّ العقل يحكم بقبح عصيان ومخالفة كل تكليف داخل في العهدة مخالفة قطعية سواء كان ملاكه شديداً أو خفيفاً، فلا وجه للترجيح بالأهمية في المقام بخلاف باب التزاحم في الامتثال.

وأضاف السيد الخوئي ﷺ على هذا البيان نقضاً على الميرزا النائيني ﷺ بأنّ لازم تطبيق قوانين باب التزاحم في المقام من الترجيح بالأهمية ونحوها الالتزام بالتخيير فيما إذا كان التكليفان المعلومان بالاجمال متساويين في الأهمية، فيجوز المخالفة القطعية لأحدهما في قبال الموافقة القطعية للآخر، مع انّه لم يلتزم به، بل التزم بحرمة المخالفة القطعية في فرض التساوي في الأهمية وتعيّن الموافقة والمخالفة الاحتمالية لهما معاً، وهذا يكشف انّ الأهمية لا دخل لها في المقام بوجه أصلاً، وأنّ التزاحم هنا ليس بين واقع التكليفين كي يربط حكمه بملاك كل منهما ونسبته إلى ملاك الآخر، وإنّما التزاحم والتمانع في حكم العقل بلزوم الموافقة القطعية وحرمة المخالفة القطعية للتكليف المعلوم بالاجمال، فلابد من ملاحظة انّ أيّهما تنجيزي وأيّهما تعليقي في نظر العقل في قبال الآخر، ولا شك انّ حرمة المخالفة القطعية هي المتعينة لكونها حكماً عقلياً تنجيزياً في قبال وجوب الموافقة القطعية.

وأجاب عليه في الكتاب بمنع عدم تأثير أهمية التكليف المعلوم بالاجمال في حكم العقل بالاطاعة؛ لأنّه بملاك حفظ ما يهم المولى، فكلما كان غرض المولى أهم كان حفظه آكد عقلاً وألزم.

وإن شئت قلت: المقدار الزائد من الغرض في الطرف الأهم كالمخالفة الأكثر والأشد مهم عند العقل في مقام اطاعة المولى، فقد يحكم العقل بلزوم حفظه حتى إذا استلزم المخالفة القطعية للمهم؛ لأنّه الأكثر اطاعة للمولى وحفظاً لحق مولويته؛ ولأنّه لو كان مراداً تكوينياً للمولى لأقدم على ذلك أيضاً، فكذلك العبد الذي هو بمثابة الآلة ويد المولى في الارادة التشريعية لابدّ وأن يقوم بذلك، وهذا يعني انّ المهم حتى إذا كان معلوماً لا يدخل في دائرة حق الطاعة والمولوية في قبال الأهم، فلا تكون مخالفته معصية قبيحة.

وهذا الجواب لا يمكن المساعدة عليه لا على مباني المشهور من قبح الترخيص في المخالفة القطعية وامتناعه ثبوتاً، ولا على مباني السيد الشهيد من امكانه ثبوتاً، وإنّما المحذور اثباتي وفي الارتكاز العقلائي.

أمًا على الأوّل: فلأنّ المفروض امتناع الترخيص في مخالفة أي تكليف واقعي معلوم ما لم يرتفع التكليف الواقعي بنفسه، كما في موارد التزاحم الامتثالي، حيث يتقدم الأهم بمعنى أنّ التكليف بالمهم يرتفع ويسقط حقيقة عند الاشتغال بالأهم، فلا يكون الأمر بالمهم أمراً أو ترخيصاً في المعصية للمهم، فكذلك المقام لو وجب أو رخص فيما يلزم منه المخالفة القطعية للتكليف المهم كان ممتنعاً ما لم يرجع إلى ارتفاع التكليف المهم واقعاً فيزول العلم الإجمالي به ولا يكون في البين إلا العلم الإجمالي بالتكليف بالأهم، بل احتمال ذلك أيضاً يستلزم زوال العلم الإجمالي بالتكليف باطلاق أدلّة الأحكام الواقعية لنفي الاحمال فعلياً – ولو من باب التمسك باطلاق أدلّة الأحكام الواقعية لنفي التصويب – فيستحيل أن يجوز الشارع أو العقل ما يلزم منه المخالفة القطعية ليفي التكليف ومعصيته.

لا يقال: إنّما يستحيل على الشارع الترخيص الظاهري في المخالفة، وهذا لا ينافي أنّ العقل يحكم به من باب التزاحم في مقام الاطاعة للمولى والدوران بين مخالفة تكليفٍ وتكليف.

فإنّه يقال: نكتة الاستحالة القبح العقلي للمعصية والذي لا يرتفع ما دامت المعصية، فإذا فرض ارتفاعه عقلاً ولو في هذا التزاحم والدوران جاز الترخيص الشرعي به أيضاً، فالحاصل لا موضوع بناءً على مبنى المشهور لارتفاع قبح المعصية والمخالفة القطعية لتكليف واقعي فعلي لا شرعاً ولا عقلاً ما لم يرجع إلى ارتفاع نفس التكليف المعلوم بالاجمال كما ذكره السيد الخوئي في مثال العلمين الاجماليين بأنّ أحد الشيئين مؤمن يحرم ذبحه أو رميه والآخر شاة منذورة يجب ذبحها، حيث تجب الموافقة القطعية لحرمة قتل المؤمن بعدم رمي شيء منها وارتفاع وجوب النذر وسقوطه واقعاً، فلا علم إجمالي إلّا بتكليف واحد.

وبهذا يعرف أنّه على هذا المبنى الذي هو مبنى الميرزا والسيد الخوئي عَنَّا أيضاً اشكال السيد الخوئي الله مسجّل على أستاذه الميرزا حلّاً ونقضاً، ولا مجال بناءً عليه لما أفاده السيد الشهيد الله من ارتفاع دائرة حق المولوية والطاعة للمهم في قبال الأهم، فإنّ هذا ممتنع ما لم يرجع إلى ارتفاع الحكم الواقعي والذي هو خروج موضوعي عن البحث وبحاجة إلى دليل يقيّد دليل الحكم الواقعي لأحد المعلومين الإجماليين كما ذكر السيد الخوئي الله .

وأمّا بناءً على مباني السيد الشهيد في فحيث يجوز عقلاً الترخيص الشرعي الظاهري في المخالفة القطعية بلا تناف مع فعلية الحكم الواقعي المعلوم بالإجمال، فثبوتاً يعقل دوران الأمر بين الموافقة القطعية للتكليف الأهم المستلزم للمخالفة القطعية للتكليف المهم، وبين الموافقة والمخالفة الاحتمالية لهما معاً، أي نحتمل أنّ الشارع يهتم في موارد التزاحم الحفظي بالأهم في قبال المهم، حتى إذا استلزم المخالفة القطعية له، أي تكون مرتبة الحكم الظاهري وروحه محفوظة في كل من طرفي الدوران والتزاحم الحفظي في المقام، وحيث انّ حكم العقل بحق الطاعة والمنجزية تعليقي مشروط بعدم ثبوت حكم ظاهري على خلافه \_ كما هو محقّق في محلّه مفصلاً \_ فينفتح هذا البحث حينئذٍ، سواء في المعلومين الإجماليين المتساويين أو الذي أحدهما أهم أو محتمل الأهمية بالنسبة للآخر فيما يقتضيه هذا الدوران، ولا معنى للرجوع إلى حكم العقل ابتداءً وجعله هو المشخّص لما يخرج عن دائرة حق الطاعة من التكليفين ابتداءً \_ كما هو ظاهر الكتاب \_ لوضوح أنّ حكم العقل بذلك معلّق على تشخيص ما هو اهتمام المولى في هذا التزاحم الحفظي الحاصل بين التكليفين الالزاميين المعلومين بالاجمال.

وهنا يمكن أن تكون أهمية أحد التكليفين ملاكاً موجباً لاهتمام المولى بحفظه القطعي حتى إذا استلزم تفويت الآخر القطعي، كما يمكن أن لا يكون كذلك، أي رغم أهمية أحد التكليفين المولى يرضى بالموافقة والمخالفة الاحتمالية لهما معاً، لا تفويت أحدهما في قبال الآخر، وليس للعقل في هذا الميدان حكم أصلاً، بل حال المقام حال سائر موارد التزاحم الحفظي التي لابد من أخذ الأحكام الظاهرية فيها من الشارع نفسه.

نعم، لو فرض الشك في ما يهتم به الشارع انتهينا إلى ما يحكم به العقل في مورد الشك من الوظيفة التنجيزية \_كما سنبيّن \_فهذا هو المنهج الصحيح للبحث بناءً على مبنى السيد الشهيد ﷺ .

وعندئذ نقول: لو علم باهتمام المولى بحفظ أحد التكليفين في قبال الآخر ولو استلزم تفويته القطعي تعيّن ذلك عقلاً، ولو علم بعدم رضاه بذلك وتعيّن المخالفة والموافقة الإجمالية فكذلك، ولو شكّ في ذلك كان مقتضى حكم العقل هو التخيير بين الأمرين حتى إذا كان أحد التكليفين أهم من الآخر ملاكاً.

هذا هو مقتضى القاعدة بحسب الكبرى ومقام الثبوت.

وأمّا بحسب مقام الاثبات فيقال: بأنّ ارتكاز المناقضة المذكورة في المحذور الاثباتي للترخيص في المخالفة القطعية يوجب تشكيل دلالة التزامية في دليل الواجب الأهم بعدم رضا الشارع بتفويته جزماً، في قبال حفظ المهم وموافقته القطعية، كما انّه إذا فرض تساوي التكليفين في الملاك أيضاً قد يقال بتشكيل نفس الدلالة الالتزامية في دليلي الحكمين الواقعيين أيضاً على عدم رضا الشارع بتفويتهما، فلا تجوز المخالفة القطعية لشيء منهما، وتتعين الموافقة والمخالفة الاحتمالية لهما \_ رغم انّه ثبوتاً يحتمل جواز الأوّل \_.

ولعلّ هذا هو مبنى قبول السيد الشهيد ﷺ أيضاً ما قبله الميرزا مـن تـعيّن الموافقة الاحتمالية إذا كانا متساويين ـكما هو ظاهر الكتاب ـ.

وأمّا إذا فرض أهمية أحد المعلومين بالاجمال على الآخر وأريد موافقته القطعية وحفظه المستلزم للتفويت القطعي لغير الأهم، فإذا فرض أنّ دليل الواجب الأهم كان يستلزم ذلك عرفاً لشدّة الأهمية وفهم مذاق الشارع فيه كما في باب حرمة الأعراض والنفوس، فإن كان ذلك رافعاً للدلالة الالتزامية لدليل التكليف غير الأهم على عدم رضا الشارع بتفويت حفظه بمقدار المخالفة القطعية، امّا ذاتاً بأن لم تنعقد هذه الدلالة في التزاحم مع التكليف الأهم من هذا النوع حتى عرفاً أو حجيةً لكون الأوّل قطعياً مثلاً تعيّن حفظ الأهم من هذا المستوى، وأمّا إذا لم تنعقد دلالة من هذا القبيل في دليل الواجب الأهم إمّا المستوى، وأمّا إذا لم تنعقد دلالة من هذا القبيل في دليل الواجب الأهم إمّا المستوى، وأمّا إذا لم تنعقد دلالة من هذا القبيل في دليل الواجب الأهم إمّا المحالة أهميته أو لاحتمالها وعدم العلم بها كانت الدلالة الالتزامية لدليل التكليف عدم تشكيل هذه الدلالة الالتزامية أيضاً، كانت الناستيجة التخيير عقلاً بين المخالفة القطعية للمهم من أجل الموافقة القطعية ماؤ هم، أو الموافقة والمخالفة الاحتمالية لهما معاً، والله الهادي للصواب.

ثمّ إنّ لتعدد الواقعة \_ سواء في الدفعي أو التدريجي أي في زمانين \_ شقوقاً ثلاثة: ١ - اختلاف الحكمين أي وجوب أحدهما وحرمة الآخر، كما في مثال
السيد الخوئي.

٢ ـ اتحادهما في الحكم ، كما إذا حلف فيهما على نحو واحد ولكن لا يدري حلف على الترك أو الفعل .

٣ - احتمال الاتحاد والاختلاف، كما إذا علم بأنّه حلف فيهما معاً ولكن يحتمل انّه حلف على ترك أحدهما وفعل الآخر.

وفي هذا الشق الأخير لا يتشكل العلم الإجمالي الآخر أي التدريجي، ولهذا لا تعقل المخالفة ولا الموافقة القطعية، ويكون التخيير استمرارياً في الزمانين أيضاً وفي الشق الثاني يتشكل العلم الإجمالي، كما يمكن المخالفة القطعية بالترك في أحدهما والفعل في الآخر، إلّا انّه لا يجري في هذا الشق بحث الترجيح بالأهمية إلّا إذا أريد ترجيح الترك فيهما معاً أو الفعل كذلك لكونه أهم، وقد تقدم جريان البراءة عنه بناءً على جريانها في الدوران بين المحذورين، كما يجري في هذا الشق بحث عدم استمرارية التخيير في التدريجي وكونه ابتدائياً كما ذكره السيد الخوئي.

وأمّا الشق الأوّل فهو الذي يجري فيه البحث عن العلم الإجمالي الثاني والترجيح بالأهمية معاً، ولا يجري فيه بحث ابتدائية التخيير، بل لابد وأن يختار خلاف ما اختاره أوّلاً لكي لا يلزم المخالفة القطعية كما ذكره السيد الخوئي، إلّا انّ هذا أيضاً من جهة عدم استمرارية التخيير فلا وجه لتخصيصه بالشق الثاني.



## تتمة تعليقات الجزء الثالث

## ( بحوث النواهي )

| ۷   | <br>• | • • |   | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • |     | • | • | • | • | • • |   | • | • | • | • | • | • • | • | • | • • | • | • | • • | ••• | • | • • | • | • | • | ••• | • | ( | خاص      | ل ال | م و | لعا | ١ |
|-----|-------|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|-----|---|---|-----|-----|---|-----|---|---|---|-----|---|---|----------|------|-----|-----|---|
| ۱۱۷ | •     | •   | • |   | • |   | • | • |   | • | • |   | • | • | • | • | • • |   | • | • |   | •   | • |   | • |   | • |   |     | • | • | •   |   | • | •   | ••• |   | •   |   | • | • |     | • |   | المقيّد  | ل و  | للق | لمد | ۱ |
| ١٥٦ | •     | •   | • |   | • |   |   | • |   |   | • |   | • |   | • | • |     |   | • |   |   |     | • |   | • |   |   |   |     | • |   | •   |   |   | •   |     |   |     |   | • |   |     |   | ù | والمبيّر | ل ر  | ۽ما | لمح | ١ |

# تعليقات على الجزء الرابع

## ( الحجج والأمارات )

| ١٦٥ | ••  | • | ••• | • | • • | • • | • | • |     | • | • | • | <br>• | • |   | <br>•   | • | • | • |     | • | • | • | <br>•   | • | • | • • | <br>• | • | <br>• | • |   | •  | • |           | •  | G   | Ģ   | -        | ال   | م ا | <u>.</u> | قىر | ï  |
|-----|-----|---|-----|---|-----|-----|---|---|-----|---|---|---|-------|---|---|---------|---|---|---|-----|---|---|---|---------|---|---|-----|-------|---|-------|---|---|----|---|-----------|----|-----|-----|----------|------|-----|----------|-----|----|
| 190 | ••• | • | ••• | • | • • | • • | • | • | • • | • | • | • |       | • |   |         |   | • | • |     | • | • | • | <br>•   | • | • | • • | <br>• | • | <br>• | • |   | •  | • |           |    |     | Ĉ   | Ŀ        | لق   | 12  | بَّياً   |     | >  |
| ۲۰۸ | ••• | • |     |   | • • |     | • | • | • • | • | • | • | <br>• | • |   | <br>• • | • | • | • |     | • |   |   | <br>•   |   |   | • • | <br>• | • | <br>• | • |   | •  | • |           |    |     |     |          |      | يي  | جرّ      | ï   | 11 |
| 297 |     | • |     | • | • • | • • | • | • |     | • | • | • | <br>• | • | • | <br>•   | • | • | • | • • | • |   |   | <br>•   | • | • | • • | <br>• | • | <br>• | • |   | •  |   | ية        | مب | زاء | لتر | لا       | 12   | نقة | واذ      | مر  | 11 |
| ۳.٧ |     | • |     | • | • • | • • | • | • |     | • | • | • | <br>• | • | • | <br>•   | • | • | • | • • | • |   |   | <br>•   | • | • | • • | <br>• | • | <br>• | • |   |    | ي | <u>قا</u> | عا | ال  | ل   | ليا      | لد   | 12  | بَّيا    |     | ~  |
| 421 |     | • | ••• |   | • • |     |   | • |     | • |   | • |       | • |   |         |   | • | • |     | • |   |   | <br>•   |   |   | • • | <br>• | • | <br>• | • | ي | ال | م | ÷         | لإ | 1   | لم  | اء       | 11 - | ية  | بز       | ن   | م  |
| ۳۳٥ | ••• |   |     |   | • • | • • | • | • | • • | • | • | • | <br>• | • | • |         | • | • | • |     | • | • |   | <br>•   | • | • | • • | <br>• | • | <br>• | • |   | •  |   |           |    |     |     | لنّ      | لظ   | 12  | بَّيٱ    |     | ~  |
| ٤٠٢ | ••• |   |     |   | • • | • • | • | • | • • | • | • | • | <br>• | • | • |         | • | • | • |     | • | • |   | <br>•   | • | • | • • | <br>• | • | <br>• | • |   | •  |   |           |    | ž   | رز  | <u>.</u> | لس   | 12  | بَّيٱ    |     | ~  |
| ٤٣٤ |     |   |     |   | • • |     | • | • |     | • |   | • |       | • |   | <br>    |   | • | • |     | • |   |   | <br>• • |   |   | • • | <br>• | • |       | • |   |    | , | مد        | _  | وا  | ال  | بر       | خب   | . 2 | بَّيٱ    |     | ~  |

#### / ٦١٦

## تعليقات على الجزء الخامس

( الأصول العملية )

| ٤٨٩ | <br>أصالة البراءة |
|-----|-------------------|
| 099 | <br>أصالة التخيير |